

رُفْعَ

جبن الريحاني الجندي  
أسكن الله الفوز

# حازم القرطا جندي

حياته و منهجه البلاغي



الدكتور  
عمر إدريس عبد المطلب

رَفِعُ

بِعْدِ الرَّسْعِنِ الْجَنِيِّ  
أَسْكَنِ الْبَرِّ الْفَرْوَكِ

رَفِعُ

عبد الرَّحْمَنُ الْجَنَاحِي  
الْسَّنَدُ لِلَّهِ الْغَوْرِكِي

# حازم القرطاجي

حياته ومنهجه البلاغي

الدَّكتُور

عمر إدريس عبد المطلب

الأستاذ المشارك في كلية المعلمين  
بالمملكة العربية السعودية

2009



دار الجنادرية للنشر والتوزيع

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

٩٢٨,١

عبدالمطلب، عمر أدریس

حازن القرطاجي حياته ومنهجه البلاغي / عمر

ادریس عبدالمطلب: دار الجنادria، ٢٠٠٨

( ) ص

ر.إ: (٢٢٦٢/٢٠٠٨)

الواصفات: /الأدباء العرب/ /التراجم// قواعد اللغة

\* تم إعداد بيانات المهرسة الأولى من قبل دائرة المكتبة الوطنية

### جميع الحقوق محفوظة للناشر

جميع الحقوق محفوظة ويمنع طبع أو تصوير  
الكتاب أو إعادة نشره بأي وسيلة إلا بإذن خطوي  
من الناشر وكل من يخالف ذلك يعرض نفسه  
للمساءلة القانونية



### دار الجنادria للنشر والتوزيع

الأردن - عمان - شارع الجمعية العلمية الملكية  
مقابل البوابة الشمالية للجامعة الأردنية  
هاتف +٩٦٢ ٦ ٥٣٩٩٩٧٩  
فاكس +٩٦٢ ٦ ٥٣٩٩٩٨٠  
E-mail: dar\_janadria@yahoo.com

رفع

بعد الرعن (الجزء الثاني)  
أسلوب (الله) الفزور كرس

## مقدمة

إن الأسباب التي دفعتني لاختيار "حازم القرطاجي حياته ومنهجه البلاغي" موضوعاً لهذه الدراسة قد زادتني إيماناً بقيمة التراث العربي الإسلامي في مجالاته المختلفة، ومن بينها البلاغة، وذلك لما يكمن فيها من قابلية للنمو والتطور، من واقع مادتها التي حفلت بقيم الأصالة، سواء نظرنا إليها في مرحلة الإبداع لدى الشعراء والأدباء، أو البلاغيين والنقاد. وقد جمعت طبيعتها بين الفكر والفن، وتقبلت الواحد إليها من نتاج الحضارات الأخرى، ومناهجها بدرجة تختلف في الأخذ والعطاء، تبعاً لمواصفات البلاغيين، والباحثين من هذه القضية، ودور قانون التأثير والتآثر فيها.

وقد استحوذت تلك الأسباب - خلال معيشتي للموضوع، قبل الشروع في الكتابة - إلى أهداف رأيت أن توظف الدراسة لتحقيقها خدمة لهذا التراث الذي نعترز به. ومن أهم هذه الأسباب:-

أولاً: معرفة المستوى الذي وصل إليه البحث البلاغي في بلاد المغرب على يد واحد من أبنائهما عاش في القرن السابع الهجري؛ وعني به حازماً القرطاجي؛ لأن هذا المستوى مشهود به للبلاغة في المشرق العربي.

ثانياً: الكشف عن البلاغة بين الفن والعلم، من خلال الصورة التي قدمها عنها حازم في كتاب أراد له أن يعبر عنها بشكله ومضمونه، وترى ذلك في عنوانه "منهاج البلague وسراج الأدباء".

ثالثاً: إبراز الدور الإيجابي للتلاقي وتلاقي الثقافة العربية بالثقافة اليونانية في الأندلس، وأثر ذلك كله على شخصية حازم ومنهجه البلاغي. وقد ظهر هذا الأثر واضحاً وقوياً في مادته التي استند في أغلبها إلى مصدرين هما: ابن سنان الخفاجي في كتابه "سر الفصاحة"، وأرسطو في كتابيه: "الخطابة" و"الشعر".

رابعاً: الوقوف بالفكرة العامة التي رأى حازم البلاغة من خلالها - أصلأ للعلوم، وفي العربية بخاصة.

خامساً: إضافة جهد متواضع، لعله يسهم في تصحيح بعض الآراء المغلوطة التي قيلت حول الجزء المفقود من "كتاب المنهاج".

سادساً: إن الموضوع ما يزال بحاجة إلى الدراسة والتمحيص لاستجلائه وكشف غامضه. إذ السائد وسط جمهور الباحثين أنه أول من فهم بلاغة أرسطو، ومنزج بينها وبين التفكير البلاغي العربي، وأنه أول من فهم المحاكاة اليونانية عند هذا الفيلسوف الناقد، وتمثلها في تفكيره البلاغي، وفي الوقوف على المصطلحات التي استحدثها، أو تلك التي أخذها منمن سبقوه في هذا الميدان.

وتقتضي الأمانة العلمية أن أسجل في مقدمة هذه الدراسة أن بعض الأضواء قد سلطت من قبل على موضوعه، وعلى الرغم من ذلك، فإني أراه ما يزال راكداً في دائرة العموم، ولذلك بنيت عليه هذه الدراسة من الوجهة البلاغية. ولا أدعني أول من قدم حازماً لقراء العربية، لأنني قد أثبتت فضل الريادة من سبقوني إلى التتويه بمكانته وأهمية كتابه (المنهاج). وهذه من أولى مستلزمات ضوابط البحث العلمي، التي حرصت عليها، لتبقى الدراسة أصيلة في الكشف عن ملامح شخصيته ومنهج تفكيره ، ومزاجه النفسي والعقلي، وعطائه الفكري من واقع حياته والبيئة التي عاش فيها، إذ من المفترض أن الإنسان قد يتأثر بمحیطه الاجتماعي والثقافي على أقل تقدير.

رَفْعٌ

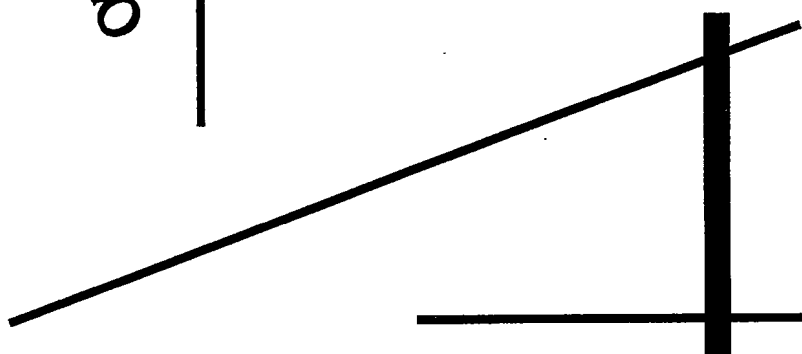
عِنْ الْمَعْنَى لِلْخَيْرِ  
أُسْكَنَ اللَّهُ لِلْغَرَوْبِ

## حازم القرطاجمي

حياته ومنهج البلاغي

الطبعة الأولى

دار المخطوطات



رَفِعٌ

عِنْ الْرَّحْمَنِ الْجَنَّيِ  
أُسْكَنَ اللَّهُ الْفَرْوَانَ

الفصل الأول:

شخصية حازم القرطاجني ومذهبة البلاغي.

الفصل الثاني:

ثقافته وأثماره.

الفصل الثالث:

منهجـه البلاغـيـ.

رَفِعُ

بِعِنْدِ الرَّحْمَنِ الْجَنَّى  
أَسْكَنَ اللَّهُ الْفَرْوَانَ

## الفصل الأول

### شخصية حازم القرطاجي ومذهبه

١) بيئته الخاصة وال العامة.

٢) مذهبة في الحياة.

٣) اتجاهه السياسي.

٤) اتجاهه الأدبي.

رَفِعُ

بِعْدَ الرَّحْمَنِ الْجَنِيِّ  
أَسْكَنَ اللَّهُ الْفَرْوَانَ

عبد الرحمن الجنّي  
أُسْكَنَ لِلَّهِ الْفَرْوَانَ

شخصيته ومذهبة

(أ)

المحقق في تاريخ مولد حازم، يجد إجماع المؤرخين على أن مولده في كورة "قرطاجنة" في عام ٦٠٨ هـ. في حين يشدّ عن هذا الإجماع البغدادي<sup>(١)</sup>، حيث خالف في مكان الميلاد لا تاريخه. ورغم إجماع المؤرخين على سنة الميلاد، إلا أننا نجدهم قد أهملوا اليوم والشهر الذين حدث فيما، حتى إن حازماً نفسه لم يذكر تاريخ مولده فيما خلف من آثار.

(ب)

ولابد للباحث عن اسمه، من الرجوع إلى ثلاثة مصادر أساسية عنيت بذكره والترجمة له. وإذا كان غيرنا قد اعتمد مصدراً رابعاً<sup>(٢)</sup>، فهو إما ناقل عن هؤلاء - في حالة صحة نقله<sup>(٣)</sup> - وإما مجتزئ لذكره مخل، لا يعتمد على ترجمته إلا من جهة إيراد الخبر<sup>(٤)</sup>.

على أن جميع المصادر التي رجعت إليها تكاد تجمع على أن اسمه حازم، وإن وجدنا في أشعاره، ولدي بعض الباحثين من يدعوه "ابن حازم"<sup>(٥)</sup> ولا أرى ذلك محظوظاً، وإنما هي التسمية باسم الجد.

(١) انظر هدية العارفين لإسماعيل باشا البغدادي، ص ٢٥٩ طبعة استانبول ١٩٥١ م.

(٢) انظر مقدمة المحقق للمنهاج ، ص ٣٣ .

(٣) انظر شذرات الذهب في أخبار من ذهب لابن العماد الحنبلي ، ج ٥ ، ص ٣٨٧ ، طبعة بيروت.

(٤) راجع الأعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام للعباس بن إبراهيم ج ٣ ، ص ١٠٦ .  
الرياض ، ١٩٧٥ .

(٥) يقول حازم في مدح أبي يحيى الحفصي .

عبد نعماهم ابن حازم المشي ♦ بالآثم ضحى وعشيا

وأول هذه المصادر التي اعتمدت عليها في التقريب عن اسمه هي تلك الأشعار التي وردت تحمل ذكره، سواء ما كان منها لحازم نفسه<sup>(١)</sup>، أو تلك التي أشارت إليه رداً على إجازة، أو معارضة<sup>(٢)</sup>.

وثاني المصادر: الترجمة التي وردت لوالده، رواية عنه في تكملة الصلة لابن الأبار، معاصره وأبن بلد़ه، وصديقه أيضاً. وتعد هذه الترجمة - في رأينا - من جهة الكمال والدقة، المصدر الأول لتحقيق اسمه<sup>(٣)</sup>.

وثالث هذه المصادر، ما نقله تلاميذ حازم، أمثال: ابن سعيد<sup>(٤)</sup>، والتجانِي<sup>(٥)</sup>، وابن رشيد<sup>(٦)</sup>، والعبدري<sup>(٧)</sup>، وعن هؤلاء نقل السيوطي<sup>(٨)</sup>، والمقرى<sup>(٩)</sup>، ما ظل مصدراً أولاً للذين تناولوه طيلة المدة التي كانت فيها كتب ابن الأبار، ما تزال تعاني الضياع.

---

(١) قال حازم في مدح المصطفى ﷺ:

واحمل تحية حازم بن محمد  
لما قامه الأسمى الشريف الأكبر،  
قصائد ومقطعات حازم ١٣٩.

(٢) انظر أزهار الرياض في أخبار عياض لشهاب الدين أحمد بن محمد المقرى التلمساني جـ ٢، من ١٧٢ تحقيق مصطفى السقا وآخرين ، ط١ ، القاهرة، بدون تاريخ.

(٣) انظر التكملة لكتاب الصلة لأبي عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر جـ ٢، من ٦٣٣/٦٣٤. نشر وتحقيق السيد عزت العطار الحسيني (١٣٣٧-١٩٥٦م).

(٤) إلى (٩) انظر مقدمة المحقق للمنهج ص ٣٤، ٣٥، ٣٩، ٤٠.

(٥) انظر المنهاج، ص ٣٤.

(٦) انظر المنهاج، ص ٣٧.

(٧) انظر المنهاج، ص ٣٥.

(٨) انظر المنهاج، ص ٣٩.

(٩) انظر المنهاج، ص ٤٠.

وبعد أن رجعت لأهم المصادر التي أوردت ذكره كاملاً أو مجزوءاً -  
ووجدت أن اسمه حازم بن محمد بن حسن بن محمد بن خلف بن حازم الأنصاري  
الأوسي، حسب ترجمة ابن الأبار والسيوطى.

ويكفى أبا الحسن، وهذا بإجماع المترجمين له، بيد أنني لم أقف له على ولد - فيما وصل إلينا من أخبار عنه - فلا ندرى من أين أتقه هذه الكنية؟ أعلى المجاز هي أم على الحقيقة؟ والراجح عندي أن هذه الكنية، إنما هي عادة أندلسية، وليس بالضرورة أن تكون مسايرة للعرف الاجتماعي المأثور. وحياة حازم الاجتماعية ظل الكثير منها مجهولاً. والمصادر التي بين أيدينا لم تذكر لنا خبراً نستطيع أن نعول عليه في هذه الكنية.

وهناك طائفة من الألقاب انهالت عليه، إلا أنه اشتهر بالقرطاجنى<sup>(١)</sup>، نسبة إلى قرطاجنة الأندلس لا قرطاجنة تونس، وهي من سواحل كورة تدمير في الجانب الشرقي من الأندلس، من أعمال بلنسية، ويذكر المؤرخون أن قرطاجنة الأندلس لها قربى ونسبة بقرطاجنة تونس<sup>(٢)</sup>. وقد وجدت السيوطي<sup>(٣)</sup> ينسبه إلى قرطبة؛ وذلك لأنه قضى شطراً من حياته العلمية بها، أو ربما اشتبه عليه الأمر فخلط بينه وبين ابن حزم القرطبي، وإن كان هذا يبدو مستبعداً، وذلك لما عرفناه عن السيوطي من الدقة والتثبت العلمي.

ومهما يكن من أمر، فإنني استبعد هذه النسبة، خاصة إذا نسبنا الرجل إلى مسقط رأسه. وخلافاً لما هو سائد، وجدت البغدادي في هدية العارفين<sup>(٤)</sup>،

(١) القرطاجنى: (بفتح القاف وراء ساكنة وطاء مهملة فألف فجيم مفتوحة فتون).

(٢) انظر الحل السنديسي في الأخبار الأندلسية للأمير شحيب أرسلان ج ٣، ص ٣٧ الطبعة الأولى نشرة محمد المهدى الحبابى ، مصر ، ١٩٣٦ م.

(٣) انظر بغية الوعاة لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي ج ١، ص ٤٩١، ط ١، مصر تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مطبعة عيسى البابى الحلبي وشركاه ، ١٣٨٤هـ - ١٩٦٤م.

(٤) هدية العارفين ، ص ٢٥٩.

ينسبه إلى تونس مولداً ووفاة، وينص على أنه نزيل قرطبة، ولا أرى لذلك سبباً إلا مجازة للسيوطى في نسبته إلى قرطبة. وقد نسبه الزركشى<sup>(١)</sup> إلى غرناطة أيضاً. وهذه المدن كلها قد جابها حازم طلباً للعلم، وليس ذلك بكاف لنسبته إليها. وظاهرة الكنى والألقاب متفشية في المجتمع الأندلسى، فلذا ليس من عجب أن نجد لحازم أكثر من لقب، إما نسبة لموطنه، وإما لتدينه وأخلاقه، وإما لحفظه القرآن، وإما لروايته الحديث، وإما للعلوم التي اشتهر بها، وتتعدد الألقاب بتنوع هذه العلوم. فوجدناهم يلقبونه بهنئي الدين، والأنصارى، والأوسى، والخرجى، والحافظ، والراوى، والنحوى، والبلاغى.

وأما كونه نحوياً أو بلاغياً، حافظاً أو راوياً، فهو من الأمور العامة العارضة، والتي إن دلت على شيء، فإنما تدل على مدى معرفة المرء وإلمامه بأشكال المعارف والثقافات المتاحة لعصره. وأما قولهم الأنصارى، فنسبة إلى ذلك الحي الذي أوى ونصر النبي صلى الله عليه وسلم عشية ضيقت قريش عليه الخناق. ومعلوم أن الأنصار مصطلح، يضم قبيلتي الأوس والخرج. فقد اختلف في أيِّ الفريقين هو<sup>(٢)</sup>. إلا أنني أرجح كونه من الأوس كما نصَّ على ذلك ابن الأبار في تكملة<sup>(٣)</sup>.

وعندما بدأت في دراسة حازم وجدت نفسي أمام شخصية فريدة في محيطها، فهو من رجال العلم القلائل الذينحظوا بتقدير الجميع، من أساتذة، وتلامذة، وزملاء، وحكام تقلب على دولهم سواء في الأندلس أو المغرب أو تونس. ذلك أنه عرف معالم طريقه منذ البداية، وحدد رسالته في الحياة. فأخلاقه أخلاق شرق الأندلس الكريمة الطيبة، ونشأته في وسط، أهم

(١) شجرة النور الزركية في طبقات المالكية، للأنسى، ج١، ص١٩٧.

(٢) نسبة المقرى إلى الخرج خلافاً لابن الأبار والسيوطى. انظر أزهار الرياض. ص١٧٢.

(٣) التكملة لكتاب الصلة ، ص٦٣/٦٤.

مميزاته كرم الخلق، فلا عجب إن وجدناه يحمل نفس سمات هذا الوسط، فإذا وضعنا في الاعتبار أن السمات البارزة لعصره، تقلب الأهواء والنزوات، وانتشار الفتنة والدسائس، كان لابد له أن يتجنب نفسه شر غوائل الدهر، فمكف على حلقات العلم جاداً في التحصيل منذ باكرة شبابه. فلم نجد له أدنى مشاركة في مجريات الأمور في بلده الأندلس، حيث كانت أطراها تتساقط، ولا في تونس حيث استقر به المقام؛ خاصة إذا وضعنا في الاعتبار أنه شهد سقوط بنسية<sup>(١)</sup>. حيث تقدمت به السن.

لذا نستطيع القول: إن حازماً عاش حياته الخاصة في محيط العلم والدرس، ولم يكن يلتقي كثيراً أو يهتم بما يجري حوله، وهذا قد يبدو غريباً، لأن رجال العلم، والفقهاء في الأندلس كانت لهم مكانة خاصة، وكان لهم دور في تسيير دفة الأمور، وقد شهد لهم بمواقف جريئة في ميداني الحياة الثقافية، وحركة الجهاد ضد الفزو النصراني. فقد كان علماء الدين هناك نفوذ كبير على الولاة والخلفاء الأمويين بحيث يصدرون عن مشورتهم، وكادوا يعصفون بالحاكم الريضي وسلطانه على نحو ما هو ذائع مشهور<sup>(٢)</sup>. فقد حدثنا التاريخ بأن هؤلاء العلماء كانوا أهل رياستين: رئاسة العلم، ورياسة الجهاد أو السيف، ولا نعني أنهم كانوا يقودون الجيوش، بل يتقدّمون الصنوف أجناداً في هذه الجيوش. وقد يحاربون سحابة يومهم، حتى إذا جتّهم الليل، عادوا يحملون مشاعل العلم، ويؤمنون حلقاته في معسكراتهم الجهادية.

(١) سقطت بنسية في صفر ١٢٣٦هـ - ١٢٣٦م انظر التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة (٩٢ - ٩٢٧هـ) (٧١١ - ٢٤٩٢) ص ٤٧٩ تأليف د. عبد الرحمن علي الحجي ، ط١، ١٣٩٦هـ - ١٩٧٦م، دار العلم، بيروت.

(٢) مجلة كلية الآداب ، الجامعة الأردنية، عمان العدد الأول المجلد الأول كانون الثاني ١٩٦٩ ، مقال لدكتور شوقي ضيف بعنوان "شخصية الأندلس في تاريخ الشعر العربي" / ص ٧.

وبعد كل هذا فإننا نتساءل: لماذا ارتضى حازم تلك الحياة بدليلاً عن المشاركة القومية؟ هل هي روح الاستكانة التي دبت في الشعور الوطني وأقعدته كما أقعدت غيره، نسبة لما ساد المجتمع من مظاهر الظلم والتفرقة التي تصيب عادة، بعض الطبقات وتقدّعها عن مشاركةبني وطنها في الجهاد القومي؟

والرأي عندي أن طبيعة حازم، وتركيبته النفسية هي التي قادته إلى أن يسلك هذا المسلك، ويختار هذا الطريق؛ ذلك لأنّه نشأ في بيئة أرستقراطية على قدر من رخاء العيش، فما وجدناه يشكّو من فاقة "حيث كان أبوه يعمل قاضياً، وكان للقضاة هناك مركز ممتاز لم يحظ به القضاة في أي إقليم ... عربي، إذ كان المسيطر الحقيقي على أمور الدولة بحيث لا يستطيع الحاكم البُت في أمر دون موافقته"<sup>(١)</sup>. فليس من الغريب أن نجد حازماً يعيش حياة هادئة بين حلقات العلم والمعرفة، بعيداً عن لفط الحياة وضوضائها، مع أقرانه، ونظرائه، وهو نفسه يصف لنا تلك الحال في مقصورته فيقول<sup>(٢)</sup>:

لله ما صيابة خضت بهم ◆ ◆ ◆ عصر الصبا بحر نعيم قد رها<sup>(٣)</sup>

من كل بحر للعلوم زاخر ◆ ◆ ◆ وكل طود للحلوم قد ريا

وملامح شخصيته تتجلّى فيها صفة الأستاذية التي من أبرز مميزاتها الوقار الشديد، وتحتفي منها مظاهر العواطف الجامحة التي تملّي على الإنسان سلوكاً معيناً، قد يكون له انعكاس على شخصيته. والسمة الظاهرة لإنسان الأندلس هي حدة المزاج، وعنف الطبع. تلك الحدة التي ورثها من ظروف البيئة

(١) نفس المصدر / ص. ٧.

(٢) انظر قصائد ومقططفات صنعة أبي الحسن حازم القرطاجي، تقديم وتحقيق د. محمد الحبيب بن الخوجة، طبعة الدار التونسية للنشر، ١٩٧٢م.

(٣) صيابة : رفقاء الصبا ، رها: طفح.

التي عاش فيها، رغمًا عن الترف الذي رافقه فيها." ولا نغلو إذا قلنا: إن ما أصابه العرب من هذا الترف والإسراف فيه يفوق بكثير ما أصابه إخوانهم في البيئات العربية الأخرى، وربما ذلك راجع إلى أن الإنسان صاحب المزاج العنيف يحرص أكثر من غيره على الترف<sup>(١)</sup>.

وإذا رأى بعضهم أن حازماً كان شديد الجرأة في انتقاد الحكام في عصره<sup>(٢)</sup>، فإنني أرى أنه كان شديد الاحتياط والتحفظ نحوهم، وإنما كان له أن يعيش تلك الحياة الهدئة الوادعة، والحياة من حوله تفوت كأنها تتورّ. وهذا الرأي، وإن كان خاصاً بتلامذة حازم، إلا أنه يعكس حقيقة أخرى، هي أن جراءة حازم ما كانت تعمى حلقة الدرس التي تحكمها بطبيعة الحال، حرمة خاصة، تقوم بين الأستاذ والتلميذ، وهي أسمى العلاقات في كل مكان، وعلى اختلاف العصور. ودليلنا على أن حازماً كان شخصية فريدة في محيطه، هو أننا بعد أن تبينا أبرز خصائص المجتمع الأندلسي، وجموحه العاطفي، كان لنا أن نجد في آثاره ما يتمشى مع تلك العواطف المتداضة التي تبدو أكثر وضوحاً في ميداني الغزل والرثاء. ورغم النكبات المتكررة والآسي اليومي فيها، إزاء كل هذا، كان ينبغي أن نجد صوراً حية تتپس بالعاطفة، تصور لنا ذلك الواقع المعاش. ولعل لا أبالغ إذا قلت إن حازماً الشاعر، لا نكاد نقف له - فيما وصل إلينا من شعره - على بيت واحد تغزل فيه على الحقيقة، أو ندب فيه حظه، اللهم إلا ما كان من ذلك النوع التقليدي الذي أملأه عليه نظام القصيدة العربية التقليدية. ولم نعثر له على بيت واحد في الرثاء، رغم نكبة الأندلس التي حاقت به وبغيره، ناهيك عما كان يحدث عادة، وفيه مادة

(١) مجلة كلية الآداب الجامعة الأردنية، ص. ٥.

(٢) انظر أزهار الرياض، ج٣، ص١٧٢، وما بعدها.

كافية لتحرير المشاعر. ورثاء المدن والبلدان فن اختص به الأندلسيون، ومن ثم نستطيع القول إن حازماً، عاش حياته الخاصة، وساعدته في ذلك طبيعته الأستاذية التي اتسم بها، تلك التي يبدو عليها حسن السمت، وشدة الوفار. وكذلك لم نقف له على بيت هجاء واحد، مما يدل - علاوة على ما قدمناه - على أنه لم يكن متقلب المزاج. وما علمنا أن أحداً ذمه أو أساء إليه بسبب جسارة في خُلُقه، وهذا يدل على أنه كان يعرف حدود نفسه ويلزمها. فهو مفطور على سجية متميزة بفضل ما اكتسبه من أخلاق فاضلة، ورثها عن أبيه وصيّابته، وبفضل ما اكتسبه من فضائل في مجلس العلم، فكان على قدر من السمو أبعده عن جميع ما يقدح في مرؤته، أو يجافيها عن الفضائل، وعندما هجر الأندلس إلى تونس، أخذ معه هذه الخلال، فكان محظوظاً تقدير من الجميع. فاحتياطه بالبعد مما قد يقدح في مرؤته، مكّنه من العيش في سلامٍ وأمنٍ موفور.

وهناك قصة وردت في الإحاطة، تصور حازماً في صورة الإنسان البسيط ذي الذكاء المحدود، يقول صاحب الإحاطة: "حدثني الشيخ أبو العباس بن الكاتب بيجاجية، وهو آخر من كتبنا معه الحديث من أصحاب ابن القماز، قال: كنت آويا إلى أبي الحسن حازم القرطاجي بتونس، وكانت أحسن الخياتة، فقال لي: إن المستنصر خلع على جهة جريبة من لباسه: وتفصيلها ليس من تفصيل أثوابنا بشرق الأندلس، فأريد أن تحل أكمامها، وتصيرها مثل ملابسنا، فقلت له: كيف يكون العمل. فقال: تحل رأس الكم، ويوضع الضيق بالأعلى، والواسع بالطرف، فقلت: وبم يجبر الأعلى؟ فإنه إذا وضع في موضع واسع سقطت عليه فرج ما عندنا ما يضع فيها إلا أن نرقعها بغيرها، فلم

يفهم، فلما يئسَتْ منه تركته وانصرفتْ، فـأين الذهن الذي صنع المقصورة  
وغيرها من عجائب كلامه<sup>(١)</sup>.

أدركت أن البدائية ظاهرة في هؤلاء القوم، رغم ما وصلوا إليه من التقدم في المعرفة والمعمار، بدائية موروثة في طباع جميع الأمم التي تعاقبت على الجزيرة الأندلسية ، ولا نحامي منهم العرب<sup>(٣)</sup>. وكما يقول المثل : " لا تستوطن إلا بلد فيها سلطان قاهر وطبيب ماهر، ونهر جار، وقاض عدل، وسوق قائم ". وهذه حضارة بادية، وغاية حازم تتلاقى مع حضارة العرب البدائية، ويضعف التطلع والطموح الذي هو خصيصة ظاهرة في تركيبة الإنسان.

وإذا تساءل صاحب الإحاطة عن الذهن الذي صنع المقصورة وغيرها من الكلام، فإننا نقول: إن أهل الأندلس- في الغالب الأعم- قوم مقلدون، وليس لهم ملكة الابتكار. وهذا رأي قد سبقنا إليه كثير من الباحثين. " وإذا ألقينا نظرة عامة على شخصية سكان الجزيرة الحضارية والثقافية، مصعدين إلى أقدم عصورهم، ومنحدرين حتى العصور العربية، لاحظنا أنهم ظلوا على

(١) الإحاطة في أخبار غرناطة ، للوزير لسان الدين لابن الخطيب ، ص ٢٠٨ ، تحقيق محمد عبد الله عنان . المجلد الأول ، دار المعارف ، القاهرة في المحرف من سنة ١٣٧٥ - ١٩٥٥.

(٢) ديوان حازم القرطاجي، عثمان الكمال، ص ٨١ قصيدة رقم ٢٩ طبعة عيتاني الجديدة، ١٩٦٤، بيروت.

(٣) انظر مجلة كلية الآداب ، عمان ص ١٠ - ١٢ .

تطوال الحقب في حاجة إلى من يتعهدهم من الأمم السابقة في الحضارة والثقافة والتربيّة<sup>(١)</sup>. وكل ذلك يعني أن أهل الجزيرة الأندلسية لم يكونوا من الأمم التي أثرت في وجود الحضارة الإنسانية القديمة قبل أن يلتقوها بغيرهم، وإنما كانوا أمّة عادية ليس لها حظ، أمّة تتلقى الثقافات والحضارات دون أن تؤثّر فيها آثاراً قوية عميقّة<sup>(٢)</sup>.

وأرى أن ما لاحظه صاحب الإحاطة من بساطة بادية على حازم، إنما هي مسألة عامة وعادية في الغالب الأعم لأهل الأندلس، ولكنها تتفاوت بين طبقات الناس. ومهما يكن من أمر، فإن هذه الحال، كانت بربداً وسلاماً عليه، على الأقل في ذلك العهد الشديد الاضطراب.

(ه)

وهناك في تونس كانت خاتمة حياته. وقد اختلفوا في تحديد تاريخ وفاته أيضاً، ففي حين نجد السيوطي في *البغية*<sup>(٣)</sup> والمقرى في *الأزهار*<sup>(٤)</sup>، وصاحب الأعلام فيمن حل بمراكش وأغمات من الأعلام<sup>(٥)</sup>، يقولون: إنه توفي في ليلة السبت الرابع والعشرين من رمضان، نجد أن ابن العماد في *الشذرات*<sup>(٦)</sup>، والبغدادي في *هدية العارفين*<sup>(٧)</sup>، ومن تبعهم لا يذكرون يوم الوفاة وشهرها، وإنما يكتفون بالسنة وحدتها.

(١) انظر مجلة كلية الآداب ، عمان ، ص ١٠ - ١٢ .

(٢) المرجع السابق، ص ١٠ ، وانظر الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة لابن بسام الشنتيريني، المقدمة، طبعة لجنة التأليف والترجمة ١٣٦١ هـ - ١٩٤٢ القاهرة.

(٣) انظر *بغية الوعاء*، ص ٤٩١ تحت الرقم ١٠١٨ .

(٤) انظر *أزهار الرياض*، ج ٣ ، ص ١٧٢ .

(٥) انظر الأعلام فيمن حل بمراكش وأغمات من الأعلام ج ٣ ، ص ١٠٦ .

(٦) انظر *شذرات الذهب* ج ٥ ، ص ٣٨٨ .

(٧) انظر *هدية العارفين* ص ٢٥٩ .

وهناك من يرجح أنه توفي في ليلة السبت الرابع والعشرين من رمضان سنة ٦٨٤هـ. وعلى الرغم من معرفة تاريخ وفاته، فإن نهايته في تونس تكاد تكون مجهولة لدينا، فلا أحد يعرف مكان قبره، ولا خاتمة حياته قبل الوفاة.

### بيانه الخاصة وال العامة :

لم تكشف المصادر التي بين أيدينا عن كل جوانب حياة حازم العائلي، ولم نعثر على ما يهدينا لاستجلاء جانب الغموض في هذه المسألة، سوى ما ذكره ابن الأبار في التكملة، عند ترجمته لوالد حازم رواية عنه. فأصله من سرقسطة، قدم إلى قرطاجنة واستقر بها، وولي قضاءها - وهو في الثانية والثلاثين من عمره - مدة تزيد على أربعين سنة، وكان على حظ من الفقه والأدب، روى عن خاله أبي الحسن بن أبي العافية، والقاضي ابن أبي جمرة. وتوفي في شوال ٦٣٢هـ، وهو ابن ثمان وسبعين سنة، وأن ابنه حازم روى عنه<sup>(١)</sup>.

أما أمه فلا نكاد نعرف شيئاً عنها، فلا المصادر التي ترجمت له، ولا الآثار التي وصلت إلينا عنه، تتناولها بالذكر. وكذلك بقية أفراد أسرته سوى أخي له يدعى أبو علي، قيل إنه كان يقرض الشعر، وهاجر معه إلى إفريقيا. لكنهم لم يذكروا لنا شيئاً من شعره. وأول ذكر له ورد في بلاط رشيد بن عبد المؤمن، وذلك حين أنشد الشريف نجم الدين بن يونس بن عثمان الحسني

بحضرة مراكش يوم عاشوراء بيتي الجوزي:

يوم استحلوا دم الحسين  
ولائم لام في اكتحالي

يحظى بلبس السواد عيني  
فقلت دعني أحق عضو

(١) انظر التكملة، ج ٢، ص ٦٣٣.

وطلب من الشعراء حوله التذليل، فكان ممن شارك في ذلك حازم وأخوه أبو علي<sup>(١)</sup>. فوصلت إلينا أبيات حازم التي عرض بها بيتي الجوزي قائلاً:

أَمَا ترَاهَا تَسْحُجْ دَمْعًا  
كَانَ عَيْنِي بَكْتَ بَعْنَينَ  
إِدْ لِلْحَزْنِ لَا لِزِينَ  
وَالْدَّمْعُ مَا يَدْلِيْ أَنَّ الْحَدَّ

إلى أن يقول:

سَقَى حَسِينًا كَثُورًا حِينَ  
حَتَّى كَانَ الشَّيْبَ صَبَحَ

ولم تصل إلينا أبيات أبي علي، وكذلك لا نجد في المصادر ما يمدنا بأنه كان متزوجاً، وهذا الجانب في حياته العائلية لا يفيد فيه الظن، بل لابد من التيقن والثبت، الأمر الذي لم نصل معه إلى دليل ينص على زواجه أو عدمه، حيث لا نستطيع أن نقطع في ذلك برأي.

### (ب)

يعتبر النقاد أن للبيئة أثراً كبيراً في تكوين الشخصية، وهذا ما يقرره حازم نفسه في منهجه<sup>(٢)</sup>. وعلى ضوء هذه البيئة يدرسون عادة هذه الشخصية ومنزلتها. ومع أنني أتفق إلى حد ما على هذا الرأي، إلا أنني أرى أن الاستعداد الفطري للشخصية، وإمكاناتها للإفادة من المؤثرات فيما حولها هو الأساس الذي يقوم عليه بناء الشخصية الأدبية والعلمية.

والدارس لبيئة حازم التاريخية، يرى أنه لم يكن يعيش محاطاً، بقدر ما كان يعيش فرديته. ولتأكيد هذه المعلومة لابد من دراسة بيئته من الناحيتين الجغرافية والتاريخية ولو بصورة مقتضبة، لتثير لنا هذه الناحية.

---

(١) قصائد ومقطوعات حازم ، ص ٢١٥ .

(٢) انظر المنهاج ، ص ٤٠ - ٤١ .

فحازم ولد بإجماع المؤرخين في كورة قرطاجنة، وقضى شطراً من حياته متنقلاً بين مرسية وبلنسية، والذي يتحدث عن بيئه حازم، لابد أن يضع في اعتباره أنه يتكلم عن بيئه شرق الأندلس: قرطاجنة ومرسية، وبلنسية عاصمة الإقليم؛ وذلك لأن حازماً قضى طفولته في فحص قرطاجنة، وعصر شبابه في مرسية وبلنسية، متوجلاً بين أرياضها، إما ناهلاً للعلم في أنديتها، أو متزهاً مروحاً لنفسه في مسارحها ومنتزهاتها. وأستطيع القول إن حازماً - فيما خلف لنا من آثار - قد كفانا مؤونة الرجوع إلى كتب الجغرافية والتاريخ، لاستخلاص عناصر بيئته. فهو قد وصفها لنا - سواء في مقصورته أو في مقطوعاته وقصائده - وصفاً لم يحوج الدارس لغيرهما في موضوعه، يقول في وصف قرطاجنة<sup>(١)</sup>:

|                                      |                                        |
|--------------------------------------|----------------------------------------|
| سرى لها على الآفاق ذكر               | لقرطاجنة برويحر                        |
| وذاك لمائه مـد وجـزـر                | وطـى هـذـا وـذـاك لـعـابـرـة           |
| إذا بالـنـبـت لـاحـت وـهـي خـضـرـ    | تـخـالـ بـطـونـ ذـلـكـ مـتنـ هـذـا     |
| وتـرـبـ جـبـالـهـا وـرـقـ وـتـبـرـ   | فـبـتـ بـطـاحـهـا وـشـيـ وـخـزـ        |
| ولـيـسـ كـبـرـهـا فيـ الـأـرـضـ بـرـ | وـلـيـسـ كـبـرـهـاـ فيـ الـأـرـضـ بـرـ |

❖ ❖ ❖

فمهما أضفنا لهذا الوصف، فإننا لن نستطيع أن نقول شيئاً أكثر من إضافة الموقع الجغرافي وتحديده، وما ظنك بإنسان نشأ في بيئه صحا الجو فيها واعتدل، وأخذت الأرض زخرفها، وإذان بالسنديس الشجر.. ويظل حازم في مرسية ما أحسن أن حاجاته مستجابة، ورغباته مشبعة، ويفادرها صوب بلنسية لينهل من معينها الفكري والأدبي، وليأخذ عن علمائها، وليرتاد أنديتها

---

(١) قصائد ومقطوعات ، حازم ، ص ١٣٨.

ومسارحها، إذ إن الحياة في مرسية لم تعد تفي بما يطمح إليه. ولنسية إحدى مدن الأندلس الثقافية الكبرى، وهي عاصمة إقليم شرق الأندلس، وتقع على بعد ثلاثة أميال من البحر الأبيض المتوسط، وقد عرف أهلها بحسن الزي وكرم الطباع، والغالب عليهم طيب النفوس ، والميل إلى الراحات، وهي كما يحدث الأمير شبيب أرسلان: " حاضرة من حواضر الأندلس الكبرى ما حضر منها وما غير، ومصر من الأمصار المعدودة فيما عمره البشر، كانت إحدى العواصم الست ترجع إليها إسبانيا العربية، وهي قرطبة في الوسط وطليطلة في الوسط إلى الشمال، وسرقوسطة في الشمال إلى الشرق، وإشبيلية في الغرب، وغرناطة في الجنوب، ولنسية هذه في الشرق. وما زالت هذه المدرة منذ خيم الإسلام بعقرتها إلى أن تقلص ظله عنها ، دار علم وتقدير، وفضل غزير، ونعيم وملك كبير، عدا ما تحلت به من مرجها النضير و مجرتها الذي ليس له نظير، وكانت دائمًاً معقل عروبة ومركز عربية صحيحة، وكل عرق في العرب عريق. ومن مزاياها أنها متصلة بالبحر والجبل، فلا يزال عيشها هنيئاً ولا يربح سماكها طريئاً، وجبنها طريئاً، وإن لم يكن فيها سوى بساتينها التي لا يشبهها في الدنيا شيء سوى غوطة دمشق، وما يقال عن شعب بوان، وصفر سمرقند، وربما كانت رقعة بساتين بلنسية أرحب ".<sup>(١)</sup>

وتاريخ بلنسية شاهد على عظمة دولة المسلمين بالأندلس، وما كان بينها وبين نصارى إسبانيا من صراعات. فلم تكن الحياة فيها هادئة على مسار الزمن، بل كانت تتخللها فترات تسوء فيها الحالة، ويتكدر فيها العيش، وذلك مقتربن بضعف الحالة السياسية أو قوتها. وقد سجل لنا الشعر ألواناً من تلك الصراعات، وما تسببه من كوارث ينسحب تأثيرها على البلد والناس

---

(١) الحلل السندينية في الأخبار الأندلسية ، ج٢ ، ص٤٥.

سلباً وإيجاباً. وصور لنا صورة بانسية في حالتي القوة والضعف. وهذا الشاعر مروان بن عبد العزيز يتغنى بجمال بانسية<sup>(١)</sup>:

كأن بانسية كاعب  
ولبسها سندس أخضر  
إذا جثتها سرت نفسها  
بأكمامها فهي لا تظهر



وهذه صورة أخرى لبانسية الوادعة عندما غزاها الروم واستولوا عليها في عام ٤٩٥هـ، وأحرقوها عندما أجlahم عنها العرب، فقال في هذه المناسبة ابن خفاجة مواسيها متوجعاً<sup>(٢)</sup>:

|                              |                           |
|------------------------------|---------------------------|
| ومحا محاسن حسنك البلى والنار | عاثت بساحتك الظبي يا دار  |
| طال اعتبار فيك واستubar      | فإذا تردد في جنابك ناظر   |
| وتمحضت بخرابها الأقدار       | أرض تقاذفت النوى بقطينها  |
| لا أنت أنت ولا الديار ديار   | فجعلت أنشد خير سادة أهلها |

تلك كانت بانسية - كما وصفها التاريخ والشعر - على ما كانت عليه من جمال، وما اعتبرها من محن، تتبعها على مدى قرنين من الزمان، وأصبحت ميداناً للكر والفر بعد أن كانت ميداناً للخصب والتماء، والأمن والعافية، وسفكت فيها دماء طاهرة، واستشهد من أجلها مجاهدون وعلماء، وكثرت بها الفتنة، واضطربت أحوالها الداخلية فضلاً عن هجمات الروم المتكررة، ولم يستقر بها وال، إلا وهبت عليه ثورة تخليه، وتتصبب غيره،

---

(١) نفس المرجع والصفحة .

(٢) إبراهيم بن أبي الفتح بن خفاجة الشاعر المشهور .

وتسوء الحال عقب كل ثورة أو فتنة، بسبب ما تجره من ويلات وما ينجم عنها من دمار<sup>(١)</sup>:

كانت هذه حال بلنسية منذ سقوط الخلافة، وانقراض نفوذ الولاة المسلمين، وقيام دول الطوائف، مؤذنة ببداية النهاية للحكم الإسلامي في الأندلس مهما طال به الزمن. ولم تقو دولة الأندلس على رد غائمة الروم إلا بمعاونة المغاربة، فكان استمرار تلك الدولة مقترباً بقوة هؤلاء، حتى إذا خفت ريحهم، أصبحت الأندلس لقمة سائفة في يد النصارى من الروم.

نعم، كانت حال بلنسية عندما كان بها حازم سيئة، بل ربما أمتدّ بها السوء إلى امتداد سابق في الزمن. ولا يعني ذلك أن الحال في مرسيّة أو غيرها من أرياض بلنسية بأفضل منها، ولعل ما يجري على العاصمة في الغالب ينسحب بالضرورة على بقية الأصقاع. وليس بقية مدن الأندلس وأقاليمه الأخرى بأفضل حال من بلنسية، إذا لم يكن بعضها قد سقطت بالفعل في يد الروم مثل طليطلة التي استولى عليها الروم في عام ٤٧٨هـ، وتبيّن أهل الأندلس عاقبة المصير، ويظهر ذلك من قول بن العسال الشاعر<sup>(٢)</sup>:

|                             |                             |
|-----------------------------|-----------------------------|
| فما المقام بها إلا من الغلط | حثوا رواحكم يا أهل أندلس    |
| سلك الجزيرة منثروا من الوسط | السلوك ينشر من أطراقه وأرى  |
| كيف المقام مع الحيات في سقط | من جاور الشر لا يأمن عواقبه |

وقد تسوء أحوال الناس الصحية والاجتماعية، إذا ساءت الأحوال الاقتصادية التي هي السمة البارزة لمثل تلك الظروف، وما يصاحبها من تناقض الحكم، ومحاولة استشارهم بخيرات البلد، غير آبهين بمصلحته العليا،

(١) المرجع السابق ص ٤٥ وما بعدها.

(٢) انظر نفح الطيب، ج ٣، ص ٣٤٠/٣٥٢.

وبأحوال الناس، مما زهّدُهم في البقاء فيه، وحمل الكثيرين منهم على الهجرة إلى بلاد أخرى، ويظهر ذلك من قول أبي عبد الله بن العباس<sup>(١)</sup>:

فإنك روض لا أحن لزهرك  
صار في جوع وفتة مشرك

بانسية بينى عن القلب سلوا  
وكيف يحب المرء درا تقسمت

كانت هذه صورة لرجل يائس، إلا أنها نجد هناك من كان يستمرئ هذا العيش على ما هو عليه، تدفعه إلى ذلك وطنية جامحة، ويراهما جنة حفت بالملكاره<sup>(٢)</sup>.

حديث صح في شرق وغرب  
ومسقط ديمتي طعن وحرب  
بمكرهين من جوع وحرب

بانسية قراره كل حسن  
فإن قالوا محل غلاء سعر  
فقل هي جنة حفت رياها

إلى هذا الحال آلت بانسية، فعُفت معالها، وذوى جمالها وأصبحت مستقعاً للأمراض، وموطناً للبعوض، ومرتعاً للبراغيث. وكان هذا على عهد حازم بها، وليس هذا كل ما حُكِيَ عنها أو قيل فيها، وحسبنا ما أوردهنا عنها؛ لأننا إذا أردنا استقصاء أحداث بانسية وتاريخها، فإن المقام بنا قد يطول ولسنا بصدِّ التاريخ لها.

وفي عهد الرئيس أبي جميل زيان بن أبي الحملات، دخلت بانسية تحت ولاية الدولة الموحدية "الحفصية" التي كان مقرها تونس، نسبة لما كانت

(١) انظر الروض المعطار في خبر الأقطار لأبي عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم الحميري، ص ٥٥. تحقيق أ. لافي بروقصال ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ، ١٩٣٧ ، القاهرة.

(٢) المرجع السابق والشاعر أبو الحسن على بن حريق من شعراء الأندلس وأدبائها المقلين وقد توفي سنة ٦٢٢ هـ.

ترجوه من نجدة ومن عون تصد به هجمات إسبانيا النصرانية، لذا أرسل أبو جمیل سفاره على رأسها ابن الأبار، إلى أبي يحيى المستنصر بالله الحفصي، حتى إذا ما مثل بين يديه أشد قصيده التي مطلعها<sup>(١)</sup>:

أدرك بخيلك خيل الله أندلس  
وعندما وصلت جيوش أبي حفص، كانت بلنسية قد سقطت في أيدي الروم، ولم تتمكن هذه الجيوش من النزول فوق الجزيرة، وكان ذلك في سنة ٦٣٣هـ.

بقي أن نشير إلى أن الحياة الثقافية في بلنسية، على الرغم من هذا الضعف العسكري والتدحر السياسي، ظلت نشطة إلى آخر عهدها، فكانت موطنًا للعلم والعلماء، حتى إذا ما أفل نجمها، تفرقت بهم السبل في كل اتجاه، فمنهم من غادرها إلى الشام ومصر، ومنهم من غادرها إلى الشمال الإفريقي، وكان في جملة هؤلاء أديبنا حازم القرطاجني حيث نزل العدو في شمال إفريقيا، وأقام حينا في بلاد رشيد بنى عبد المؤمن<sup>(٢)</sup>، قبل أن يواصل سفره إلى تونس، وقد صحبه في سفره هذا أخوه أبو على ، إلا أنها لا تستطيع أن تتحقق من المدة التي أقامها في المغرب. ومما لا شك فيه أنه مدح الرشيد بقصائد، إلا أنها لم تصل إلينا. فالغالب أن الحال في المغرب لم تكن لتطيب لها، فقد كانت أحوالها مضطربة، فليس غريباً أن نرى حازماً يغادرها إلى تونس حيث مدح أبا زكريا الحفصي بقصيده التي مطلعها<sup>(٣)</sup>:

أمن بارق أوري بجنح الدجى سقطا  
وشنط ولكن طيفه عنك ما شطا

(١) انظر نفح الطيب، ج ٢، ص ٣٣٩ / ٣٤٠.

(٢) نفس المرجع ، ص ٣٤١.

(٣) قصائد ومقاطعات حازم ، ص ١٥٤.

وهناك في بلاط بني حفص، وجد حازم حفاوة وتكريراً<sup>(١)</sup> ووجد الأمن الذي كان ينشده لفترة ليست بالقصيرة، فقد قربوه وجعلوه شاعراً لبلاطهم ونادقاً رسمياً لحكومتهم، ولا يعني بهذا أنهم أوكلوا إليه وظيفة سياسية، لا بل جعلوه شاعر بلاطهم، ومسجل آثارهم، والتحدث بأمجادهم، وظل كذلك إلى آخريات أيامه، وساعدته في ذلك طبيعة شخصيته المحاطة بالهادئة، والحدرة القانعة، لذا عاش بعيداً عن قضايا السياسة، مقبلاً على ما يعنيه، فأمن بذلك الكيد والدس اللذين يصحبان عادة، رجال العلم، أو رجالات البلاط. ولهذا فإننا لا نخرج عن الصواب، إذا قلنا: إن حازماً عاش حياته الخاصة، بل دار حول محیطه الخاص، سواء أكان ذلك في الأندلس مسقط رأسه، أو المغرب مهجره الأول، أو تونس مستقره الأخير. ولم يكن يشارك في قضايا الحياة إلا بما كانت تسمح به ضرورات العيش، ولزوم الاجتماع. لذا عاش منكباً على الدرس والتحصيل وما يتصل بهما من شؤون.

### **مذهب في الحباء:**

#### **أثر اتجاهه الديني في منهجه البلاغي**

ليس غريباً في بيئه يسودها المذهب المالكي مثل الأندلس أن نجد المسلمين أشد تمسكاً وتعصباً لدينهم وما ترسلفهم، لأن البيئة التي نشأوا فيها اقتضت منهم مثل هذا المسالك. وإذا كان النصارى وغيرهم من مواطنـي الأندلس شديدي التعصب، فقد قابل المسلمون تعصـبـهم هذا بموقف أشد، ينكرون ما

---

(١) انظر أزهار الرياض، ج٣، ص١٧٢. وما بعدها.

خالف عقائد أهل السلف، ومن والاهم من الأئمة، ويشنون عليه الغارة بلا هوادة. فكفروا المعتزلة، وطاردوا الفلاسفة، واعتبروهم من أهل البدع<sup>(١)</sup>. فالأمر الواضح إذن أن نزعة التعصب انتقلت من نصارى الأسبان إلى المسلمين، الذين عاشوا في تلك الجزيرة، ولذلك مظاهر كثيرة، فقد دفع سلطان علماء الدين هناك إلى غير قليل من اضطهاد الرأي، حتى لنرى كتب بعض المفكرين وال فلاسفة من أمثال ابن حزم، وأبن رشد تحرق ويحرم تداولها، ولا نجد لذلك مثيلاً في أي بلد عربي إسلامي آخر، مما يدل دالة واضحة على أن خصلة التشدد والتقطيع في الدين ليست بإسلامية ولا عربية، وإنما هي إسبانية أصابت بها المسلمين هناك بيشتمل التمعصبة وليس ناتجة من طبيعتهم ولا من طبيعة الدين الحنيف.

ولعل الدافع للتعصب ناتج من التكوين الجغرافي والسكاني لإقليم شبه الجزيرة الأندلسية، إذ كان في ذلك المبر الرئيسي الذي أورث ظاهرة التعصب. فجزيرة الأندلس تكاد تكون قارة قائمة بنفسها. حيث تتعدد مناطقها، بحيث تكون لكل منطقة مؤثراتها الطبيعية الخاصة بها، فمنطقة وسطى تكثر فيها الهضاب وسلامل كثيرة من الجبال وأنهار يجري أكثرها نحو المحيط الأطلسي، وجزء ينخفض بجواره وجزء يقابلها على البحر المتوسط، وفي الشمال جبال كناري والبرانس التي تفصلها عن أوروبا، ولكل ذلك آثاره البعيدة في حياة السكان، واختلاف أنماطها وأوضاعها من بقعة إلى أخرى، إذ الظواهر الجغرافية تؤثر في حياة الإنسان تأثيرات مختلفة، فأهل الهضاب المجدبة يتاثرون بما يتأثر به أهل البداية، ويتأثر أهل الجبال بمؤثرات طبيعتهم

---

(١) انظر مجلة الثقافة الجزائرية العدد الخامس- ربيع الثاني- جمادى الأولى ١٣٩٩ هـ مارس - إبراهيم ١٩٧٩ - مقال تحت عنوان ابن رشد والمعتزلة ، ص ٤٥ .د. أبو عمران الشيخ.

الجبلية، في حين يتأثر أهل الوديان الخصبة بما تفرضه الزراعة عليهم من نظامها الخاص.

والمناخ في كل هذه المناطق متباین، فقد يكون بارداً جداً، وقد يكون دافئاً، وقد يكون بين الدفء والبرودة. والحياة متباینة، فحياة من يعيشون في شرق الأندلس تخضع لظروف البحر المتوسط في مناخه ونباته وحيوانه، وحياة من يعيشون في الوديان والزروع غنية والغنى مختلف ألوانه، وهو يعد للانصراف للشئون الحضارية والعقلية، بينما حياة من يعيشون في الهضاب والجبال حياة تقوم على الشظف والكافاف، ولا تكاد تعد لحضارة ولا لمدنية. وكل ذلك جعل من الصعب أن تسود وحدة معيشية دقيقة في شبه الجزيرة، تؤهل لامتزاج سكانها في وحدة سياسية، مما لا تزال آثاره ماثلة إلى اليوم، ففي الوسط والشمال والشرق الأمة الإسبانية، وفي الجنوب الغربي الأمة البرتقالية، ولا يقل تعقيداً عن التكوين الجغرافي لشبه جزيرة الأندلس، تكوين سكانها الجنسي، حتى إنه ليصبح شاقاً عسير التحليل، فقد نزلتها في أقدم العصور قبائل البسك والكلت والجلاجقة من بلاد الغال في الشمال، كما نزلها كثير من سكان إفريقيا، ثم نزلها العنصر الفينيقي في القرن العاشر قبل الميلاد مؤسسين لهم في ساحلها الشرقي بعض المستعمرات، وتلامهم الإغريق بعد خمسة قرون فأطلقوها عليها اسم أيبيريا، ولم تلبث قرطاجنة أن استولت على سواحلها، حتى إذا سحقتها روما، دخلت شبه الجزيرة في حوزتها وسمتها إسبانيا، وبذلك أصبحت ولاية رومانية، وكان الجيش الروماني الذي استولى عليها يتألف من عناصر إيطالية أوروبية مختلفة، وكان لروما تأثير واسع فيها فقد جعلتها تتخذ اللاتينية لغة لها، كما جعلتها تتخذ المسيحية دينها. وحالت أن تمزج بين أجنسها، وتزيل الفروق بين سكان مناطقها المتباینة. فقسمتها تقسيماً إدارياً، غير معترفة بوحداتها الجنسية، ولكنها لم تستطع أن تكون

فيها شعباً واحداً، فقد ظلت شعوبها سكانها متمايزة، وبذلك ذهبت جهود روما هباء.

وحين جاء القرن الرابع الميلادي، أغارت عليها قبائل جرمانية كثيرة، أهمها الفنداو الذين أسسوا على نهر الوادي الكبير مملكة باسمهم، ومنها أخذ العرب كلمة "فندلس" التي استحالت على لسانهم إلى كلمة "أندلس" وسموا بها شبه الجزيرة، وسرعان ما غزاها القوط الغربيون واستولوا عليها، وظلوا يحكمونها حتى أزال حكمهم جيش موسى بن نصير وصاحب طارق بن زياد، وكان العرب فيه قلة بالقياس إلى المغاربة، وقد اخذوها جميعها مستقراً لهم ومقاماً قرروا متطاولة، وتواجد عليهم إخوان لهم كثيرون، وكل ذلك معناه أن عناصر كثيرة متشابكة ألفت سكان الأندلس، منها الأوروبيين كالكلت والبسك والألمان والرومان، ومنها الآسيويين كالفينيقين والعرب، ومنها الأفريقي المغربي وهي عناصر متباعدة، من شأنها أن يصعب مزجها وأن تشيع الوحدة بينها، وخاصة الوحدة السياسية، مما جعل الأندلس مطمعاً للفازين المختلفين، فقد كانت مطمعاً للفينييين، ثم اليونان، ثم للقرطاجنيين، ثم انتقلت إلى أيدي الرومان، ثم غزاها المغاربة الأوروبيون، ثم أصبحت آخر الأمر مطمعاً للأمة العربية، وعلى حسابها تكونت استقلالها الصحيح في عهد الدولة الأموية الأندلسية، ولكنها لم تفده منه حتى النهاية، إذ لم يكن عند أهلها شعور حقيقي بوحدتهم ووجودهم من حيث هم أمة واحدة، إذ الجزيرة أصبحت إمارات كثيرة على نحو ما هو معروف في عصر ملوك الطوائف، وسرعان ما فقدت استقلالها، وخضعت للمسلمين المغاربة، ثم لحلفائهم الموحدين. ولم يدم دامت بلنسية عاصمة إقليم شرق الأندلس على نحو ما مر بنا آنفاً.

وهذا التباين والتمايز خلف نوعاً من الإحساس بالتفاضل بين عناصر السكان في الأندلس، وهو الذي هيأهم لكي يسري بينهم وبخاصة المسيحيين منهم التعصب الديني الشديد، تعصباً لم يعرف في أي إقليم إسلامي آخر، ولا يمكن أن نرد هذا التعصب إلى طبيعة في العرب، فقد فتحوا بلاداً أخرى كانت تدين بال المسيحية، مثل مصر والشام، ولم ينشب بينهم وبينها هذا الصراع العنيف الحاد الذي شهدته الأندلس طوال مقامهم بها، فهو صراع إذ يمكن رده إلى هذه البيئة التي يخيل للإنسان كأنها استبقة في نفوس المسيحيين ذكريات اضطهاد الشهداء، ومن ثم أرادوا أن يعيدوا عهده، وكان قضاة المسلمين يرفقون بهم، إذ قلما أنزلوا بهم عقاباً إلا إذا لم يعد في قوس الرفق بهم منزع.

وقد ظل أولئك المسيحيون يصارعون المسلمين حتى انتهى الأمر بهم إلى إجلائهم عن بلادهم، والمهم أنه انتقلت عدوى هذا التعصب الديني من الأسبان المسيحيين إلى المسلمين الذين عاشوا في تلك الجزيرة<sup>(١)</sup>.

وعلى عهد حازم كان المذهب المالكي والأشعري، يسيطران هناك، وإلى جانب هذين المذهبين وجد من يتدرس المذهب الشافعي، حتى رأينا ابن العمادية يجيز حازماً على رواية المذهب الشافعي<sup>(٢)</sup>. ونلاحظ أن الفلسفه والمعزلة قد صودرت كتبهم وأراؤهم، والمهم في الأمر أننا لا نستطيع أن نقطع بأن حازماً ينتمي إلى أي من هذه المذاهب، وإن كان هناك من ينسبه إلى المذهب المالكي<sup>(٣)</sup>، وهو مذهب والده. ولكن المرجح أن حازماً لم يكن يدين بمذهب معين، غير أنه سلفي النزعة في أداء الشعائر. فهو من هؤلاء التوليفيين

(١) مجلة كلية الآداب الجامعية الأردنية، عمان. ص.٦.

(٢) انظر أزهار الرياض، ج.٢، ص.١٧٢.

(٣) انظر مصادر التفكير التقدي والبلاغي، د. منصور عبد الرحمن ، ص.٢٣.

الذين يرون جمع الكلمة والمذهب، ولا يرون في تعدد المذاهب إلا داعيا إلى الاجتهاد، وإلى نشاط عقلي مؤداه الوصول إلى الحقيقة كيما كان السبيل إليها ، ومع ذلك يمكن القول: إن حازماً قد خلف لنا آراء شيعية ظاهرة، وفدت عليها في نهاية كتابه المنهاج، وهو بصدق الكلام في تفضيل الشعراء قال: " ولما في المفاضلة بين الشعراء من الإشكال وتوعر سبيل التوصل إلى التحقيق في ذلك اختلفت آراء العلماء في ذلك، وتوقف بعضهم عن القطع فيه بحكم لا تبقي له معه شبهة ولا مرية، حتى إن أمير المؤمنين عليا ابن أبي طالب، رضي الله عنه، لم يقض في ذلك قضاء جزما. وحسبك برأي أفصح الأمة وأعلمها بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم إماماً يقتدي ببلاغته، وعلما يهتدى بهديه<sup>(١)</sup>. ولا أحد ينكر فصاحة علي وبلالته وعلمه وفضله، أما أن يخص بهذا القدر من التویر، فإنه لا يكون بلا إضافة، وليس هذا وحسب، فقد رأينا يشارك في مناسبة مقتل الحسين يوم عاشوراء، ولعل في مثل هذين الموقفين وأمثالهما له ما يجعلنا نقول عنه إنه كان شيعي الهوى، ولا نزعم بذلك أنه اتخذ الشيعة مذهبًا يتبعه دون المذاهب الأخرى؛ لأنها في رأيه لا تتقاض بل تتوافق، ويتكامل عنده المنهج التعبدى في صوتها.

#### اتجاهه السياسي :

لقد كشف البحث عن شخصية حازم، واتضح أنه كان منقطعاً للحياة العلمية، ولم تلمس له نشاطاً خارج دائرة نشاطه الثقافية والفكري. ولم نذكر أنه تولى منصباً إدارياً في بلده الأندلس. وذلك ربما لأنه كان في وضع مالي مريح، لم يكن في حاجة للكسب والارتزاق، عن طريق الوظيفة السياسية، ولم نقف على شيء يدل على أنه كان مدحراً يقتات على ما يصيبه من مدد

(١) انظر المنهاج ، ص ٣٧٧ ، وما بعدها.

الأمراء والكبار، إذ إن وضعه الاجتماعي كان يأبى عليه ذلك. هذا فضلاً عن أن شعره في شرق الأندلس لم يصل إلينا حتى نستطيع أن نستنتج منه ما يضيء هذا الجانب. ولو كان قد وصل إلينا لعرفنا على الأقل مع أي الرجال هو، وإلى أي حزب كان ينتمي في بلده بشرق الأندلس، ولو قفنا على أنماط الصراع الدائر في إقليم شرق الأندلس.

والمرجح في هذا الأمر، أن حازماً لم يكن له نشاط في هذا الاتجاه، لينعكس لنا في إنتاجه الأدبي، ولو كان له إنتاج أدبي في هذا الاتجاه أو غيره فإنه لم يصل إلينا، فربما يكون قد أعدمه، وهو يغادر الأندلس إلى إفريقيا لكي لا يكشف عن ماضيه الذي ربما يجر إليه من المتابعين ما هو في غنى عنه. وهذا ما يتواافق مع طبيعة حازم، خاصة إذا كان قد حدد رسالته في الحياة، وذلك لما ركب في طبعه من كفافة لغلواء نفسه وصونها، خشية غائمة الدهر وتقلبات الزمن. أما أن تتضح ملكته الشعرية بمجرد مغادرته الأندلس إلى إفريقيا، وبمجرد أن وطأت قدماه أرض العدوة، فهذا ما لا يقبله منطق، ولا يرکن إليه.

ولما هاجر إلى إفريقيا استمر في طلب المزيد من التحصيل العلمي، فلقي الحفاوة في بلادبني حفص<sup>(١)</sup>، وحظي بمكانة رفيعة في ديوان الإنشاء. وقد يستغرب المرء من إنسان كحازم فتحت له أبواب التقدير الشخصي، والترقي في الوظائف، ويرضى لنفسه أن يعيش خاملاً عن الطموح الدنيوي، لدرجة أنها لا نكاد نعلم شيئاً عن أيامه الأخيرة في تونس، ولا مكان قبره فيها.

ولابد أن أعيد إلى الأذهان أن الأمور لم تكن سالكة بين المهاجرين الأندلسيين والسكان الأصليين في تونس. فقد ذكرت كتب التاريخ بأن المناوشات كثيرةً ما كانت تتشبّه بين الفريقين نسبة لما كان أهل الأندلس

(١) انظر مصادر التفكير النقدي والبلاغي ص ٤٨.

يرونه من امتياز في حضارتهم، وثقافتهم، حيث كانوا ينظرون إلى التونسيين بمنظار الأزدراء والاحتقار لتخلفهم في ذينك المجالين. وكان هؤلاء يرون في الأندلسيين أنهم زاحموهم في كل جوانب الحياة إن لم يكونوا تفوقوا عليهم. ففي زحمة هذه المนาوشات راح ابن الأبار<sup>(١)</sup> ضحية جرأته. وأمن حازم سالمة نفسه، فقد كانت حياته في تونس استمراراً لحياته في شرق الأندلس من غير تغيير كبير.

كان مذهب حازم السياسي، هو مذهب الحاكم الذي يتولى سدة الحكم، ولا ندري أهي تقية منه أم استكانة في نفسه؟ وإذا تصفحنا له هذه الأبيات التي تصور الحكومة الساذجة، وجدناها تعكس بوضوح اتجاهه السياسي وتمثل نظرته للحياة. حيث يقول<sup>(٢)</sup>.

|                        |                              |
|------------------------|------------------------------|
| فجميعها في رأي كل محقق | إذا الدواعي إلى التعمّ أحيصت |
| وغنى وظل شبيبة لم تخلق | أمن وعافية ، ووصل أحبة       |
| منها عند كل موفق       | وكمال ذاك رضا الإمام وإنه    |

إذن رضى الإمام هو اتجاهه السياسي في الحياة، لأنه تواق إلى الأمان الذي ظل ينشده مهاجراً من موطنه الأندلس، ولعله قد وجده في تونس وتمت فيها الحظوة. وقد كان لفرض حرصه على البعد عن التيارات السياسية، وعلى التزام الجانب الثقافي والفكري، ولما تحلى به من أخلاق سامية، ولما فطر عليه من رقة ودماثة خلق، كان لكل هذا أثره في تقدير البيت الحفصى له<sup>(٣)</sup>. فلم يلبث أن أدخل ديوان الإنشاء متقدراً له، ففرض من ثم شخصيته العلمية

(١) انظر ابن الأبار حياته وكتبه، تأليف د. عبد العزيز عبد المجيد ، ١٤٧٢هـ - ١٦٥١م.

(٢) قصائد ومقطوعات، حازم ، ص ١٦٩.

(٣) انظر مصادر التكثير النقدي والبلاغي، ص ٤٢.

والأدبية، وطار له ذكر، وأنه كان العمدة والمرجع في العلم بتونس لعهده، وأنه حامل راية الأندلس في الشعر<sup>(١)</sup>. لذا وجدناه شاعراً للبلاد الحفصي على مدى حكم أبي زكريا مؤسس الدولة، وأبي عبد الله المستنصر، فأبى يحيى الواقق، يتفنّى بما ترهم، ويسيطر أمجادهم، وجل أشعاره بعد ذلك جاءت عبارة عن مدائح فيهم.

#### اتجاهه الأدبي:

لم أقف - على رغم مطالعتي في آثار حازم الأدبية في مجال الإبداع - على أثر نشر أستطيع منه أن أستخلص اتجاهه الأدبي في عنصر الأدب: الشعر والنشر. لذا فإنني سأقصر الكلام في هذا المجال على الجانب الشعري، لأنني على اتجاهه الأدبي.

ولابد لي - لكي أستخلص النواحي الفنية في رؤيته الأدبية - من الوقوف عند الخطبة التشرية التي قدم بها لقصيدته المقصورة، لأنها حدد معالم نظريته الفنية في قرض الشعر، ووضع لنا منهاجاً متاماً، إن لم يكن التزمه في جميع قصائده، فإنه قد التزم في القصيدة المقصورة. وهي وبالتالي تعطينا انطباعاً متاماً عن رؤيته الفنية للقصيدة الشعرية، يقول : "... أما بعد، فإني أريد أن أنص في هذا المجموع، وأجلو في هذا الموضوع، عقيلة من بنات الأفكار، تزهي على العقائل الأبكار. قد تجلت بعقود، من كل لفظ بالقلوب معقود، وتجلت في سموط، من كل معنى بالأنفوس منوط. وفاص لها الخاطر في بحار الأغراض، على درر أصدافها جواهر وجواهرها أعراض، فانتظم عقدها من اللؤلؤ المكنون، وانقسم ما اشتملت عليه من الأغراض والفنون، إلى مدح وغزل، وحكمة ومثل، ووصف معالم ومجاهل، ومنازل ومناهل،

---

(١) انظر أزهار الرياض، ج ٣، ص ١٧٢.

ورياض وأزهار، وحياض وأنهار، وأزمان وأعصار، ومدن وأمسار، وجواز في فقار، وجوار في بحار، وصيد وقنص، ووغض وقنص، ومواقف تعجب وأعتبر، ومواطن تبسم واستبصر، إلى غير ذلك من ضروب المقاصد<sup>(١)</sup>.

فمن هذا الكلام يمكنني أن استخلص أساسين، عليهما بني حازم

اتجاهه الأدبي:

### الأساس الأول:

أن حازماً يسير في رؤية على نمط القصيدة العربية التقليدية التي تلزم عمود الشعر العربي، سواء في قصيده المقصورة التي جاري بها ابن دريد، أو في قصائده الأخرى في الأغراض المختلفة. فهو يكاد يقلد - في غير تحفظ - أساساته من شعراء الجاهلية والعصر الإسلامي الأول، ويكاد ينظر نظرة الأعراب والرواة إلى الشعر من حيث مسايرته للذوق المأثور. يظهر ذلك من قوله : "وأنت لا تجد شاعراً مجيداً منهم إلا وقد لزم شاعراً آخر المدة الطويلة، وتعلم منه قوانين النظم، واستفاد عنده الدرية في أنحاء التصارييف البلاغية فقد كان كثيرون أخذ الشعر عن جميل، وأخذوه جميل عن هدبة بن خرشم، وأخذوه هدبة عن بشر بن أبي حازم، وكان الحطيئة قد أخذ علم الشعر عن زهير، وأخذوه زهير عن أوس بن حجر، وكذلك جميع شعراء العرب المجيدين المشهورين، فإن كان أهل ذلك الزمان قد احتاجوا إلى التعلم الطويل فما ظنك بأهل هذا الزمان، بل أية نسبة بين الطرفين في ذلك؟"<sup>(٢)</sup>.

فاتجاه حازم يقوم على أساس الرواية أولاً، ثم التعلم والتبصر بالمعاني والعبارات ثانياً، لأن الطياع تحتاج إلى ذلك أكثر من الألسنة فيما يري. يقول في هذه المناسبة : "كيف يظن ظان أن العرب، على ما اختصت به من جودة

(١) قصائد ومقاطع صنعة حازم ، ص ١٠.

(٢) المنهاج ، ص ٢٧.

الطبع لنشائتهم على الرياضة واستجداد الموضع وانتاج الرياض العوازب فضلاً عن هذه الطبع التي داخلها الفساد منذ زمان واستولى عليها الخل، كانت تستغنى في قولها الشعر الذي هو بالحقيقة شعر، ونظمها القصائد التي كانت تسميتها أسماط الدهور عن التعليم والإرشاد، إلى كيفيات المبني التي يجب أن يوضع عليها الكلام، والتعريف بأنحاء التصرف المستحسن في جميع ذلك، والتبيه على الجهات التي منها يدخل الخل المعاني، ويقع الفساد في تأليف الألفاظ والمعاني<sup>(١)</sup>.

فحازم يرى أن البيئة سواء منها العامة أو الخاصة ليست كافية في حد ذاتها للإجادة في قول الشعر، ولا الطبع في ذاته بكاف، بل العمدة والمرجع في ذلك هو التعهد والدرية والإرشاد والتعلم والرواية أولاً. وكذلك يعني على من يدعى قول الشعر دون أن يتخد معلماً ومرشداً فيقول : "وأنت تجد الآن الحريص على أن يكون من أهل الأدب المتصرفين في صوغ قافية أو فقرة من أهل زماننا، يرى وصمة على نفسه أن يحتاج مع طبعه إلى تعليم معلم أو تبصير مبصر. فإذا تأتي له تأليف كلام مقفى موزون، وله القليل الفت منه، بالكثير من الصعوبة بأي وشميخ، وظن أنه قد سامي الفحول وشاركتهم رعونه منه وجهلاً، من حيث ظن أن كل كلام مقفى موزون شعر<sup>(٢)</sup>".

### الأساس الثاني :

هو تحلية القصيدة الشعرية بالوجوه البدوية التي اعتمدتها في منهجه. فبعد أن عدد الأغراض التي تناولها في قصيده المقصورة : "... إلى غير ذلك من ضروب المقاصد، التي أراغ الخاطر اقتناصها من خفي المراسد، واهتدى إليها

(١) نفس المرجع، ص ٢٧.

(٢) المرجع السابق والصفحة.

رائد الفكر، وهدى منها إلى العقول كل عقيلة بكر، قد أحكم صنعتها ومبناها، وقسم صناعة لفظها ومعناها، إلى ما ينشط السامع، ويقرط السامع، من تجنیس أنيس، وتطبيق لبیق، وتصدير بالحسن جدیر، وتردید ما له من ندید، إلى غير ذلك، مما أجرى من الصياغة البدیعية والصناعة الرقيقة على نحو هذه المسالك. فهي من تناسب ألفاظها وتتناسق أغراضها، قلادة ذات اتساق، ومن تبسم زهرها، وتنسم نشرها، حديقة مبهجة للنفوس والأسماع والأحداق<sup>(١)</sup>.

والملاحظ من هذين الأساسين مراعاة عمود الشعر من حيث اعتماد الأغراض التي اعتمدتها الأعراب والرواة ومن جاراهم في هذا الاتجاه، وتدبيج القصيدة بالوجوه البدیعية التي عددها، إنما يحاول حصر الصراع الذي دار قرولاً بين أصحاب القديم المتمثل في مراعاة عمود الشعر، وأصحاب الجديد أو البدیع، وهو متঙق مع منهجه الذي اختطه لنفسه من أنه أراد أن يخرج بقانونه العام في الشعر، الذي يتخطى حدود الزمان والمكان. وبهذا يكون قد انتهى الصراع بين المذهبین في منهاج حازم، باعتماد آراء الفريقین في قانون عام واحد. ولعل هذا المزج بين مذهبی الفريقین هو الذي أحال شعر حازم إلى لون قاتم من النظم، وجعله يشبه المنظومات العلمية بحيث يموت فيه الإحساس الجميل بالشعر الذي تهش له النفس وتطرأ عليه. ومن ذلك قوله<sup>(٢)</sup>:

|                                |                            |
|--------------------------------|----------------------------|
| أيمن الركب فيامن               | تزرر الطير أيامن           |
| ولتسل عنهم نسيما               | ضاع من تلك الظعائين        |
| واستمع نعمـة شـاد              | للحلـى فيـ جـيدـ شـادـ     |
| يا نـوىـ الأـحـبـابـ،ـ كـائـنـ | هـجـتـ منـ خطـبـ وـكـائـنـ |

(١) قصائد ومقاطعات حازم، ص. ٤٠.

(٢) قصائد ومقاطعات حازم، ص. ٢٠٥، قصيدة (٤٩).

آهـ من حلم مضاعـ  
يـوم ذاك الحـلـم ظـاعـنـ  
غـصن آـسـ شـريـهـ ماـ  
ءـ شـبابـ غـيرـ أـسـنـ

فـانـلـاحـظـ مـنـ هـذـهـ الأـبـيـاتـ أـنـ حـازـمـاـ يـلتـزـمـ مـاـ عـلـيـهـ جـرـتـ التـقـالـيدـ الـعـرـبـيـةـ فيـ  
أـقـدـمـ نـمـاذـجـهاـ مـتـمـثـلـةـ فيـ زـجـرـ الطـيـرـ،ـ ثـمـ الـافـتـاحـ بـذـكـرـ الـظـعـائـنـ وـحـالـهـ يـوـمـذـاـكـ.  
ثـمـ التـزـامـهـ وـجـوـهـ الـبـدـيـعـ الـصـارـخـ مـتـمـثـلـةـ فيـ نـمـطـهـاـ مـسـمـىـ بالـتـصـرـيـعـ وـهـوـ تـماـشـ  
الـشـطـرـةـ الثـانـيـةـ بـنـهـاـيـةـ الشـطـرـةـ الـأـوـلـىـ.

وـلـعـلـ هـذـاـ مـاـ حـدـىـ بـاـيـنـ بـسـامـ إـلـىـ القـوـلـ :ـ إـنـ أـهـلـ هـذـاـ الـأـفـقـ أـبـواـ إـلـاـ مـتـابـعـةـ  
أـهـلـ الـمـشـرـقـ،ـ يـرـجـعـونـ إـلـىـ أـخـبـارـهـمـ الـمـعـتـادـ رـجـوعـ أـهـلـ الـحـدـيـثـ إـلـىـ قـتـادـةـ،ـ حـتـىـ  
لوـنـقـ بـتـلـكـ الـآـفـاقـ غـرـابـ،ـ أوـ طـنـ بـأـقـصـىـ الشـامـ وـالـعـرـاقـ ذـبـابـ لـجـثـواـ عـلـىـ هـذـاـ  
صـنـمـ،ـ وـتـلـوـ ذـلـكـ كـتـابـاـ مـحـكـمـاـ<sup>(١)</sup>ـ.ـ وـهـذـهـ الـقـصـيـدـةـ هـيـ التـيـ جـعـلـتـ حـازـمـاـ  
يـوـحـدـ بـيـنـ اـتـجـاهـ أـصـحـابـ عـمـودـ الشـعـرـ،ـ وـبـيـنـ اـتـجـاهـ أـهـلـ الـبـدـيـعـ،ـ وـذـلـكـ لـأـنـهـ يـرـيدـ  
أـنـ يـضـعـ الـقـانـونـ الـعـامـ لـلـشـعـرـ.

---

(١) الزخيرة في محاسن أهل الجزيرة / إفتتاحية القسم الأول الكلام في الشعر.

رَفِعُ

بِعْدِ الرَّسْعِنِ لِلْجَنَّيِ  
أُسْكَنِ اللَّهِ لِلْفَرْوَكِ

رَفِيع

عِبْدُ الرَّحْمَنِ الْخَجَّالِ  
أَسْكَنَ اللَّهُ لِلْفَزُولِ كَسْ

## الفصل الثاني

### ثقافة حازم القرطاجني وأثاره العلمية

- ١) ثقافته.
- ٢) أساتذته.
- ٣) تلامذته.
- ٤) مكانته العلمية.

أولاً: آثاره الفنية.

ثانياً: آثاره البلاغية.

ثالثاً: أسلوبه في الكتابة.

رَفِعُ

بِعْدَ الرَّسْمِ الْجَنِيِّ  
أُسْكَنَ اللَّهُ الْفَزُورَكَسَ

أولاً: ثقافته:

مفهوم الثقافة:

المفهوم اللغوي للثقافة<sup>(١)</sup> حددته معاجم اللغة بأنها: الحذق والغطنة، فيقال: ثقف الرجل ثقافة، أي صار حاذقاً خفيفاً. وفي المعنى الاصطلاحي تعني التربية التي تنمو بها أساليب الفكر والعمل بما يلائم الزمان والمكان. وهي عند علماء الاجتماع والأنثربولوجي، الموروث الثقافي والحضاري لأمة من الأمم أو لشعب من الشعوب، أي أن لها تعريف لفظي وتعريف فكري. أما تعريفها اللفظي فهو الذي حددته معاجم اللغة والذي ذكرناه آنفاً، أما تعريفها العام الشائع، فلا صلة له بالمعنى اللغوي الذي ورد في المعاجم اللغوية. وأوجز تعريف لها: هي الصورة الحية للأمة، فهي التي تحدد ملامح شخصيتها وقوام وجودها، وهي التي تضبط سيرها في الحياة، وتحدد اتجاهها فيها، إنها عقيدتها التي تؤمن بها، ومبادئها التي تحرص عليها، ونظمها التي تعمل على التزامها، وتراثها الذي تخشى عليه الضياع والاندثار، وفكراً الذي تود له الذريع والانتشار<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر مادة (ثقف) معجم متن اللغة للعلامة الشيخ أحمد رضا ، ص ٤٤٠ المجلد الأول ١٣٧٧هـ، ١٩٥٨م ببيروت

وتهذيب الصلاح تأليف محمود بن أحمد الزنجاني ، ٥٢٧، ج ٢، تحقيق عبد السلام هارون وأحمد عبد الغفور عطار. الناشر محمد سرور الصبان، مصر. بدون تاريخ.  
 وانظر لسان العرب، ابن منظور، المجلد التاسع، ص ٢٠ - ١٩، دار صادر للطباعة والنشر، ودار بيروت ١٩٥٦ - ١٣٧٥هـ.

(٢) لمحات في الثقافة الإسلامية، عمر عودة الخطيب، ص ١٣، وما بعدها مؤسسة الرسالة، بيروت.

ولابد لنا، إذا أردنا أن نتكلم عن ثقافة حازم، من الوقوف قليلاً عند منهج التعليم في الأندلس، إذ إن الحياة الثقافية في الأندلس لم تكن لتختلف عن رصيفتها في الشرق، فالعلوم السائدة هنا هي العلوم السائدة هناك. وهي علوم الدين في المقام الأول، تليها علوم العربية، وكل ماله أثر في خدمة الحياة الإسلامية في اتجاهاتها المختلفة. ولم يكن طالب العلم في الأندلس يختلف إلى مدرسة واحدة ليجد فيها جميع أساتذته، وينهل منها كل علومه و المعارف، بل كان يتعدد إليهم في منازلهم، أو في المسجد الجامع. ومن الأساتذة من اشتهر بالشخص في علم واحد أو أكثر، ويتردد الطلاب عليه وفق حاجتهم إلى التخصص والاستزادة من العلوم.

فمنهج التعليم في الأندلس هو منهج التعليم في المشرق وبقية الأصقاع الإسلامية، مع قليل من التغيير ربما في الطريقة، حيث يوجه التلميذ إلى حفظ القرآن الكريم، والحديث النبوى، ودراسة شيء من الفقه وشيء من النحو والأداب والرواية حسب إمكانيته واستعداده، باعتبار أن هذه العلوم هي المواد الأولية الأصلية في مقتبل سن الطفولة. وغالباً ما يكون الأب هو الأستاذ الأول الذي يقوم بوضع اللبنة الأولى في صرح الحياة الثقافية للتلميذ، فكان يحفظه القرآن، وقليلًا من الحديث، ويرويه الشعر، ويعلمه شيئاً من الأدب، حسب طاقته الاستيعابية. وناحية ثانية هي أن الأب كان يأخذ لولده الإجازات العلمية من شيوخ عصره في فرع من فروع المعرفة. يقول العلامة ابن خلدون عن منهج التعليم وأصوله في المغرب العربي: "أما أهل الأندلس فمذهبهم تعلم القرآن والكتاب من حيث هو، وهذا هو الذي يراعونه في التعليم، إلا أنه لما كان

القرآن أصل ذلك وأسه، ومنبع الدين والعلوم، جعلوه أساساً في التعليم<sup>(١)</sup>. وإذا جعلوه أساساً في مناهج التعليم وأساساً للتربية "فلا يقتصرن عليه فقط، بل يخلطون في تعليمهم للولدان رواية الشعر في الغالب والترسل، وأخذهم بقوانين العربية ومنطقها وينجحون الخط"<sup>(٢)</sup>.

والعلوم التي نهل منها حازم لم تكن لتخرج عن نطاق هذه الروايد الإسلامية العربية. وقد لخصها لنا أبو حيان، وهو أحد تلامذته حين قال: "كان أوحد زمانه في النظم، والنشر، والنحو، واللغة، والعروض، وعلم البيان"<sup>(٣)</sup>. ويضيف المقرى: "روى عن جماعة يقاربون الألف، وروى عنه أبو حيان، وأبن رشيد، وذكره في رحلته فقال: حبر البلغاء، وبحر الأدباء، ذو امتيازات فائقة، واحتراعات رائقة، لا نعلم أحداً ممن لقيناه جمع (من علم اللسان ما جمع) ولا أحکم من معاقد علم البيان ما أحکم، من منقول ومبتدع، وأما البلاغة فهو بحراً العذب والمفرد بحمل رايتها أميراً في الشرق والغرب، وأما حفظ لغات العرب وأشعارها وأخبارها، فهو حماد راويتها، وحمل أوقارها، يجمع إلى ذلك روعة التصنيف، وبراعة الخط، ويضرب بسهم في العقليات، والدرية أغلب عليه من الرواية"<sup>(٤)</sup>.

فواضح من هذا النص أن ثقافة حازم لم تكن ذات لون واحد، بل إنه ألم بجميع الثقافات المتاحة لعصره من إسلامية وعربية، وهي الأصلية حتى ذلك العصر، تلك العلوم التي كونت شخصيته الأدبية الممتازة، وهيأت له أن يرتقي

(١) انظر مقدمة ابن خلدون لعبد الرحمن بن خلدون مراجعة لجنة من العلماء، طبع المكتبة التجارية الكبرى لصاحبها ، مصطفى محمد، ص ٥٧٨.

(٢) نفس المرجع والصفحة.

(٣) انظر أزهار الرياض، ج ١، ص ١٧٢.

(٤) نفس المرجع والصفحة .

تلك المكانة المرموقة بين أقرانه وتلامذته، لا غرو فقد حرص والده عليه، وعلى توجيهه منذ حداثته، وقد أثر ذلك على شخصيته فطبعها بطابع الجد - وبخاصة في الجانب العلمي والثقافي - منذ بدايته في طلب العلوم برغبة أكيدة في تحصيل قدر طيب منها بجد واجتهد.

### أساتذته:

رغم ضآلة المعلومات التي أوردتها كتب التراجم عن طفولة حازم، ومراحل حياته، فإننا نستطيع أن نستخلص بهذه الإشارات، وبواسطة الآثار النثرية والشعرية التي خلفها، مراحل تعليمه المختلفة. ويمكننا أن نتصور بسهولة أنه تلقى علومه الأولى على يد والده، الذي كان يعمل قاضياً على مرسيّة، وكان على قدر عالٍ من الثقافة والمعرفة<sup>(١)</sup>، واشتهر بسعة معرفته في الفقه والأدب. فأخذ حازم عن والده هذه العلوم، وحفظ عليه القرآن. وينبغي أن أشير إلى أن أسرته كانت على قدر من اليسار، فمكنته ذلك من الانقطاع إلى العلم، فبعد أن حصل على المعارف الأولية عن والده، دفعت به همته للاستزادة من أشياخ عصره من علماء مرسيّة، وبلنسية، وتردد على عدد من مدن الأندلس مثل شاطبة، وغرناطة، وإشبيلية، وقرطبة، وأخذ عن أشياخها العلوم والمعارف. ففي مرسيّة حيث كانت زاخرة بالأعلام من الفقهاء والمحدثين والنحاة والشعراء، أخذ الفقه والعلوم الشرعية والأدبية عن الطرسوني<sup>(٢)</sup>، وأخذ النحو عن العروضي.

وعلى الرغم من كثرة أساتذته، كما أشارت إلى عدد منهم بعض كتب التراجم، فإننا لم نستطع أن نقف عليهم جميعاً، نسبة لقلة المراجع التي تهدينا إليهم. لكنه في الوقت ذاته لا يسعنا في وسط هذا الحشد الكبير منهم إلا أن

(١) انظر التكميلة ، ج ٢ ، ص ٦٣٣ .

(٢) انظر البقية ، ص ١٥٧ ، والتكميلة ، ج ١ ، ص ١١ .

نحوه بأستاذه الذي اكتملت على يديه عناصر ثقافته، وهو أبو علي الشلوبين أستاذ العربية غير مدافع، ومن المؤكد أن الصلات بينهما كانت قد توطدت، وعنده أخذ إضافة إلى علوم العربية، شيئاً من المنطق والفلسفة في دائرة العلوم العقلية، التي كان قد أخذها بدوره عن أستاذته ابن رشد وابن زهر<sup>(١)</sup>.

لقد حرصنا على ذكر أبرز مشاهير أستاذة حازم، ولابد لنا أن ننوه إلى الذين كتب إليهم مستجيزاً؛ لأن الإجازات العلمية لذلك العهد كانت وسيلة من وسائل العلم والإقرار بمكنته الطالب الثقافية والعلمية، فمن ذلك ما رواه المقرى في أزهار الرياض من أن حازماً استجاز وجيه الدين منصور حيث قال : "ولم يزل الفضلاء من الأئمة والنباء من أعلام هذه الأمة، يستجيزون الأشياخ الآخيار، عند تعذر القيا وبعد الديار، ولو تبعنا ذكر من فعل ذلك لضيق عنه هذا الموضع، ولما احتمله هذا المجموع، وقد استجاز الأديب الكبير الشيخ العلامة أبو الحسن حازم، صاحب المقصورة، وجيه الدين منصوراً فكتب إليه

الوجيه رحمة الله يقول:

إني أجزت لحازم بن محمد  
صدر الأفضل والإمام السيد  
من ألف شيخ من رواة المسند<sup>(٢)</sup>

فهذه الأبيات إن دلت على شيء، فإنما تدل على الدرجة العلمية التي وصل إليها حازم. وإذا كنا بصدق الكلام عن أستاذته. وقد تكلمنا عن الذين لقيهم، أو الذين استجازهم على بعد الديار، فينبغي أن نشير إلى أنه درس على آثار الشرقيين العلمية، سواء تلك التي خلفوها أو ترجموها عن غيرهم من

(١) انظر التكميلة ، ج١ ، ص ١٢٩ ، ١٢٤ عدد .

(٢) انظر برنامج شيوخ الرعاعي لأبي الحسن علي بن علي الرعاعي الإشبيلي ، ص ٥٨٣ ، رقم ٣٠ ، تحقيق إبراهيم شبوح ، ١٣٨١ هـ - ١٩٦٢ م ، دمشق.

الأمم. فتأثيره بفلسفه الإسلام من أمثال الفارابي، وابن سينا، فيما يختص بالمنطق واضح وعن طريقهم وقف على آثار أرسطو، وبخاصة فن الخطابة والشعر. ومعلوم أن فلسفه الإسلام كانوا سباقين إلى القول في جميع العلوم واكتشاف مجاهيلها، لذا فقد أدلوا بدلهم في علوم اللسان بما سمحت به اللحمة والإشارة، فكان هذا المعين الذي نهل منه حازم، وهو أحد رواد ثقافته. وإذا كان مجالنا الذي سندرس فيه حازما هو البلاغة، فلا بد أن أشير إلى أنه تأثر أكثر بقدامة بن جعفر الكاتب. وأبي هلال العسكري تلميذ قدامة، وابن سنان الخفاجي، وعبد القاهر الجرجاني، وضياء الدين ابن الأثير وغيرهم.

#### تلاته ذاته:

وإذا كنا قد تكلمنا عن أساتذة حازم، فلا بد لنا من الإشارة إلى الذين تلمندو وخرجوا على يديه، وهم جمهرة من النجاء ذكر منهم<sup>(١)</sup>:

- ١) أبا حيان .
- ٢) وابن سعيد .
- ٣) وابن رشيد .
- ٤) وأبا الحسن التجاني .
- ٥) وأبا الفضل التجاني .
- ٦) البلبي .

وإضافة إلى هؤلاء فقد تلمندو على آثاره آخرون منهم:

- ١) الكتاني .
- ٢) ابن راشد القبطي .

(١) انظر مقدمة المنهاج ، ص ٦٩

- ٣) ابن الفخار.
- ٤) ابن عصفور.
- ٥) ابن مرزوق.

٦) ابن القويع، الفقيه النحوي البلاغي.

هؤلاء هم المشاهير من تلامذة حازم حيث عاش حياة حافلة بالنشاط الأدبي والفكري، سواء في الأندلس، أو في البلاد الإفريقية، ومع ذلك لا نستطيع أن نتلمس أيامه الأخيرة في تونس. وكما كانت أخباره في جميع أطواره شحيحة، فإن حياته في شيخوخته أميل إلى الخفاء إن لم تكن غامضة. والسبب في ذلك، ربما يعزى إلى أن الضرورة كانت تستدعيهم تقنية - قضاء حياتهم بعيداً عن الأضواء، ذلك لأن المجتمع التونسي والمهاجرين الأندلسيين لم تكن الحياة بينهم تسير سيراً طبيعياً دونما شوائب تتخللها.

فهو وإن قضى حياته مقرياً من البلاط، إلا أنها لا نكاد نعرف عن نهايتها شيئاً سوى أعماله العلمية والأدبية التي وصلت إلينا، وحتى هذه لم يتوافر لدينا دليل على أنه قام بإعدادها في مرحلة معينة من مراحل حياته بقدر ما قام دليل على وفاته بأنه توفي في ليلة السبت ٢٤ رمضان ٦٨٤هـ وقد بلغت سنه يومذاك ستة وسبعين سنة.

### **مكانته العلمية :**

للوقوف على مكانة حازم العلمية، لابد من استعراض الأقوال التي وصلتنا من أولئك الذين تلمندو عليه، أو الذين عاصروه، أو الذين ترجموا له، وفي مقدمتهم السيوطي، والمرri، أو الرحالة الذين التقوه في تونس مقر إقامته. ومما يلفت الانتباه حقاً، هو أنها نجد سلسلة من كلمات الشاء والإطراء تنهال عليه، مما يؤكد أنه كان على قدر وافر من سمو الخلق ، وسعة العلم، وعلو الفضل والمنزلة. ولعل أخلاقه وصفاته الشخصية هما اللتان حجبتا مكانته

العلمية الحقة، ذلك لأن العامل النقدي القيمي الصحيح مفقود عند من تناولوه بالقول. وليس هناك بالطبع مجال لتفنيد هذه الأقوال، بل نتركها لحين استعراض أعماله الفنية، للوقوف على ما له من أصالة في الفن الأدبي.

وبالرغم من الظروف القاسية التي أحاطت به، فقد استطاع حازم أن يصل بجده واجتهاده إلى تلك المرتبة العلمية التي جعلت منه واحداً من أبرز رجالات عصره بإجماع المترجمين له، والمتحدثين عنه. يقول فيه ابن سعيد: "شاعر مجید، وحسيب مجید، وشعره يطوي الأقطار، وذكره منشور، وهو في نظمه طویل النفس، منير القبس، مقتدر على حرك الكلام، مدید الباع في ميدان النظم، لا يخلو من الألفاظ المبتدة، والمعاني المولدة والمخترعة"<sup>(١)</sup>. ويقول عنه أبو حيان: "حبر البلغاء، وبحر الأدباء، ذو اختيارات فائقة، واختراعات رائقة، لا نعلم أحداً ممن لقيناه جمع من علم اللسان ما جمع، ولا أحکم من معاقد علم البيان ما أحکم، من منقول ومبتدع، وأما البلاغة فهو بحرها العذب، والمفرد يحمل رأيتها أميراً في الشرق والغرب، وأما حفظ لغات العرب وأشعارها وأخبارها، فهو حماد راويتها، وحمل أوقارها، يجمع إلى ذلك جودة التصنيف وبراعة الخط، ويضرب بسهم في العقليات، والدرائية أغلب عليه من الرواية"<sup>(٢)</sup>. وقال عنه السيوطي: "هو شيخ البلاغة والأدب"<sup>(٣)</sup>. وقال عنه المقري: "هو خاتمة شعراء الأندلس الفحول، مع تقدمه في معرفة لسان العرب وأخبارها".<sup>(٤)</sup> ولا يسعنا أمام هذه الآراء التي أشاد أصحابها بشخصية حازم العلمية، إلا أن ننوه بعمق ثقافته وسعتها لتعدد فروعها وتتنوع مادتها وكثرة مصادرها، فقد

(١) انظر: مصادر التفكير النقدي والبلاغي ، ٤٧.

(٢) انظر : أزهار الرياض ، ج٣ ، ص ١٧٢ .

(٣) انظر: بغية الوعاء ، ج١ ، ص ٤٢٩ ، ترجمة رقم ١٠١٨ .

(٤) انظر أزهار الرياض ، ج٣ ، ص ١٧٢ .

استوعب علوم عصره، لأنه كان واسع الاطلاع، ذا قدم راسخة في أصول الثقافة الإسلامية وعلوم العربية، وهيأته ثقافته هذه إلى أن يصبح شاعر البلاط الحفصي دون منازع، كما تبوأ مكانة رفيعة بديوان الإنشاء وضرب بأسمهم نافذة في مجال الإبداع الفني، والتأليف البلاغي، الأمر الذي كشفت عنه آثاره الشعرية والبلاغية، التي نرجو أن نسهم بهذه الدراسة في إلقاء المزيد من الضوء عليها.

#### آثاره الفنية والبلاغية:

كما تعددت مصادر ثقافة حازم، وتتنوعت آثاره الفنية والبلاغية، وقد وصفه المقربي بقوله : " إنه الشيخ النحوي الناظم الناشر "(١) . وفيما يلي نتناول هذه الآثار بشيء من الإيجاز :

#### أولاً: آثاره الفنية :

لم يصلنا عن القدماء ديوان كامل لحازم، لأن أشعاره جمعت مؤخراً من بطون كتب الترجم والرحلات. وكان رائد هذا العمل هو الأستاذ عثمان الكعاك (٢) الذي استطاع أن يخرج ما وصلت إليه طاقته تحت عنوان " ديوان حازم القرطاجني ". وصورة الديوان كما رتبها الكعاك لم تكن الصورة المثلث، فقد جاءت به أخطاء كثيرة، ولم تراع فيه الأسبقية الزمنية للقصائد، فضلاً عن أن بعض القصائد جاءت منقوصة، مع عدم الاهتمام بالترتيب السليم للأبيات داخل القصائد. والديوان لا يشتمل على القصيدة المقصورة. ونحن وإن كنا لا نرى وجهاً لجعل القصيدة النحوية التي ختم بها الديوان من المثال الذي ينطبق عليه الشعر، فإننا لا نري وجهاً يجعل القصيدة المقصورة بمنأى عن

(١) انظر نفح الطيب ، ج ٣ ، ص ٣٤١.

(٢) انظر: ديوان حازم القرطاجني ، للأستاذ عثمان الكعاك ، طبعة بيروت ، ١٩٦٤ م.

الديوان. ذلك لأنها الصورة المثلثي التي نقلت إلينا نموذجا حيا لما كان سائدا من فنون الشعر في ذلك العصر بشرق الأندلس وتونس بوجه خاص، فهي من الشعر الوصفي.

وبعد الكمال أصدر ابن الخوجة كتابه "قصائد ومقاطع صنعة أبي الحسن حازم القرطاجني" عام ١٩٧٢ م طبعة الدار التونسية للنشر. فقد كان دقيقاً منذ البداية في أنه نقل إلينا ثبتا بالمراجع والمصادر التي وجدت فيها آثار حازم، وكفانا مؤونة البحث عنها ومحاولة إثباتها<sup>(١)</sup>. كما أنها وجدنا أنها الصورة المثالبة لأشعاره من حيث مراعاة عامل الزمن، ودقة التحقيق، وتمام الترتيب للأبيات داخل القصائد، وبمعنى آخر، أنها إذا أردنا أن نبحث عن أشعار حازم، بمعناها الصحيح، نجدها في كتاب ابن الخوجة، لا في جمع الكمال. على أنها لا نفمط الكمال فضله، فجهده مقدر وبحسبه سبقه في جمع هذه الأشعار، ومن ناحية ثالثة، فإن ابن الخوجة قد صدر كتابه بالقصيدة المقصورة، وختمه بالقصيدة النحوية، مضموناً إياه بذلك جميع آثار حازم الفنية.

وفيما يلي نتناول بشيء من الإيجاز نتاجه الفني في مجال الشعر، حيث يمكن تقسيمه إلى ثلاثة أقسام أو فنون متباينة، وكل فن منها له طابعه الخاص به، وهو بدوره نتاج العصر الذي عاش فيه حازم. وجميعنا يعلم أن القرن السابع الهجري كان عصر تجميع العلوم. ففيه نظمت الأحكام القولية في شكل شعر منظوم على المنهج التعليمي، ولعلنا نذكر منظومة ابن مالك، وكذلك نظمت الأحكام البديعية في شكل شعر منظوم توجه به أصحابه إلى مدح المصطفى عليه السلام. ولا يقف بنا القول عند هذا الحد، بل لا نريد أن

---

(١) انظر قصائد ومقاطعات أبي الحسن حازم القرطاجني ، ص ٢١ وما بعدها.

نطيل فيما لا داعي للإطالة فيه، فقد وجدنا صورة لهذا العصر في إنتاج حازم الشعري الذي يقع في ثلاثة أصناف متباعدة هي كالتالي:

- ١- القصيدة المقصورة.
- ٢- القصيدة النحوية.
- ٣- بقية أشعاره في مختلف فنون القول الشعري.

### أولاً: القصيدة المقصورة :

والمقصورة في الأدب العربي: كل قصيدة في الرجز، أو المقارب، أو الطويل، أو الكامل، أو غيرها من البحور، يكون روئها ألفاً لينة. وهي موجودة في كل العصور، وفي غالبية الدواوين، وعند عدد كبير من الشعراء<sup>(١)</sup>. والغرض من تأليف أو نظام القصيدة، نجده محدداً في الخطبة التي صدرها بها فقال: "وغاصل لها الخاطر في بحار الأغراض على درر أصدقها جواهر، وجواهرها أغراض، فانتظم عقدها من اللؤلؤ المكنون، وانقسم ما اشتملت عليه من أغراض والفنون، إلى مدح وغزل، وحكمة ومثل، ووصف معالم ومجاهل، ومنازل ومناهل، ورياض وأزهار، وحياض وأنهار، وأزهار وأعصار، ومدن وأمىصار، وجواز في قفار، وجوار في بحار، وصيد وقنصل، ووعظ وقحسن، ومواقف تعجب واعتبار، وخواطر تبسم واستعيار، إلى غير ذلك من خفي المراد"<sup>(٢)</sup>.

وقد نظم حازم هذه القصيدة تخليداً لذكرى مأثر الخليفة المستنصر بالله الحفصي، وما حققه من أعمال، فضلاً عن أغراض التي ذكرها في خطبته سالفة الذكر، فقد انتهز الفرصة ليذكر أيامه بالأندلس مرابع أنسه، ومراتع

(١) قصائد ومقاطعات حازم ص ٣٥. وانظر ديوان ابن دريد ، ص ١١٥ ، وما يليها - دراسة وتحقيق : عمر بن سالم الدار التونسية للنشر ١٩٧٣.

(٢) قصائد ومقاطعات ، حازم ، ص ٣٥

شبابه، وواتته المناسبة ليست صرخ أمير تونس من أجل نجدة الأندلس،  
واستخلاصها من أيدي الروم.  
ويستهل حازم قصيده قائلاً:

الله ما قد هجت لي يا يوم النوى      على فوادي من تباريچ الجوی

على عادة العرب في استهلال قصائدهم المدحية. فنجد النسيب يتصدر  
أغراض المدح، ويردف الغزل عادة بما يتلازم معه من معانٍ الهجر، وذكر  
الرقباء والوشاة، ويوم النوى، وما إليه من المعاني المألوفة عرفاً في تقاليد  
القصيدة العربية التقليدية. ويتخلص من ذكر الهجر والنوى ليقول:

و فوق هاتيك الحوايا أحور      أحوى، له لحظ على السحر احتوى  
وينتقل حازم من النسيب متخلصاً بهذا البيت توطة لفرضه الأساس وهو  
المدح فيقول:

فلو تجود بقدر ما ضفت حكت      جود أمير المؤمنين المرتجى

ومع كون المدح هو الفرض الرئيس الذي تتناوله المقصورات، فقد نجد  
بجانب المدح أغراضًا أخرى جانبية، يتناول فيها الشاعر تجاربه الشخصية التي  
عانياها، وهي بطبيعتها منسجمة مع الجو العام للمنظومة، كما تعرض للمواقف  
التاريخية. وتتطق بالحكم والأمثال، مع ملاحظة أن هذه المقصورات جميعها  
تشهد في الشكل أو المظهر الخارجي. وتقع هذه المقصورة في حوالي خمسة  
وألف بيت، ليس لنا أن نستقصي القول فيها، ومن أراد أن يدرسها فليرجع إليها  
في قصائد ومقطوعات حازم لابن الخوجة. ومما تجدر الإشارة إليه، أننا لا نكاد  
ندرك مجتمع الأندلس - فيما خفّه لنا حازم من آثار - إلا من خلال هذه  
المقصورة، فها هو ذا يصف لنا الحال في الأندلس في ذلك العهد قائلاً:

وقلما مدَّ المدى لمن غدا      في الظلم والعدوان ممدود المدى

وكيف لا يخاف عقبى البغي من      رأى عقاب الله فيمن قد بغى؟

إلى أن يقول:

ولو سما خليفة الله لها  
لا فتكها بالسيف منهم واقتدى

مستصرخاً الأمير لنجد الأندلس السلبية:

وتعتبر هذه المقصورة - في رأينا - لوحة معبرة عن صور كثيرة مختلفة، من جغرافية، وتاريخية، واجتماعية، وأخلاقية، ولغوية. وبالرغم من أن القصيدة نظمت في القرن السابع الهجري، إلا أنها نشتم منها رائحة الطابع البدوي، وما شاع في رجز رؤبة وأبنه العجاج، وغيرهم من رجائز العرب. فالجو العام يوحى بهذا الروح التقليدي الذي كان شائعاً في بادية العرب. على أنها لا تذكر روح الوضوح والتبسيط فيها، إذا نحن وضعناها بمحاذاة غيرها من الأراجيز أو المقصورات<sup>(١)</sup>. ومهما يكن من أمر، فإن المقصورة وحدها كافية لإعطاء تصور عن الأوضاع في الأندلس، وملابسات سفر حازم إلى المغرب ثم تونس، والحالة العامة في ذلك المجتمع.

### ثانياً: القصائد والمقطوعات :

تحتفل قصائد حازم في كمها، فمنها التي تطول فتزيد عن المائة بيت، ومنها التي تقصر ف تكون بضعة أبيات، وقد وجدنا له بيتاً واحداً - وإن كنا وجدنا له أقل من بيت على أن بعضه قد سقط - ولا داعي لإثباته ما دمنا لا نعتمد بالبيت الواحد الكامل، اللهم إلا ما كان من دقة التحقيق. وحازم من هؤلاء الذين يرون أن الشعر ثقافة وصناعة، فلا بد من امتلاك ناصية القول فيه بعد أن تُعدَّ له العدة؛ ليكون الشاعر قادراً على قرض الشعر. وعدة الشعر معروفة وهي: إتقان علوم اللغة، والمقدرة على تصريفاتها، والرواية ، وحفظ أشعار العرب، وحفظ القرآن الكريم لكونه أعلى صورة أدبية وصلت إلينا

---

(١) انظر ، ديوان ، ابن دريد ، ص ١١٥ .

حتى الآن، لو جاز لنا القول أصطلاحاً، وملأك الأمر في الطبع والملكة<sup>(١)</sup>.  
وهما بدورهما يحتاجان إلى تعهد ورعاية ثم إلى صقل وشحذ، ليبلغا بصاحبهما  
المنزلة التي كتب له بها السبق والتقدم والخلود. ومرد الأمر في التعهد والعناية  
والصقل والشحذ، يرجع في الواقع إلى ما يأخذ به الشاعر نفسه، وما يوفره لها  
من معرفة وبصر بظروف وأسرار الصناعة الشعرية.

يقول حازم: "فالموهوب الذي يأنس من نفسه القدرة على قول الشعر لا  
يمكنه أبداً أن يغنى عن تعليم يقوم عوده، وإرشاد يهديه إلى كيفيات المبني  
التي يجب أن يضع عليها الكلام، ويصرفه بأنحاء التصرف المستحسن في  
جميع ذلك، وبنبه الألفاظ والمعاني. فأنت لا تجد شاعراً مجيداً من العرب على  
ما اختصوا به من جودة الطياع إلا وقد لزم شاعراً آخر المدة الطويلة، وتعلم منه  
قوانين النظم، واستفاد عنه الدرية في أنحاء التصرفات البلاغية"<sup>(٢)</sup>.

إذن روح الصناعة عند حازم هي الطبع الموهوب، والثقافة المكتسبة القائمة  
على التعلم وعلى الرواية. وبناء على هذا فإنه يقسم الشعر إلى مروي ومرتجل،  
والشعراء: إلى شعراء على الحقيقة، وآخرين في المقابل<sup>(٣)</sup>. وعلى مقتضى هذه  
الآراء، فإن الناظر في شعره يلاحظ أنه لم يعتمد من بحور الشعر إلا ما فيه  
جزالة وقوة، أو نقول: ما فيه ميزة تفضل به عن غيره من سائر البحور، أو أنه  
اعتمد من أعاريض الشعر ما يتلاءم مع طبيعته الوقورة ، ورتب أعاريض الشعر  
ترتيباً تفاضلياً، واعتمد منها تسعة أعاريض هي: الكامل، والبسيط،  
والطويل، والوافر، والمديد، والمسرح، والرمل، والخفيف، والمقتضب. وهي  
مرتبة ترتيباً أولياً حسب اعتقاده في أفضلية البحر العروضي. وبناء على هذا

(١) انظر: المنهاج ، ص ١٧ ، وما بعدها.

(٢) المرجع السابق والصفحة .

(٣) نفس المرجع ، ص ٨٨.

فقد فصل مزايا كل بحر قائلًا: "إِنْ بَحْرَ الْكَامِلَ لَهُ جَزَالَةٌ وَحْسَنٌ اطْرَادٌ،  
وَبَسِيطٌ لَهُ بَسَاطَةٌ وَطَلَوَةٌ، وَطَوْلٌ لَهُ بَهَاءٌ وَقُوَّةٌ، وَفِي الْوَافِرِ الَّذِي يُوازِيهُ  
بِالْكَامِلِ وَيَلْحِقُهُ بِالْأَبْحَرِ الْثَلَاثَةِ الْأُولَى، وَالْمَدِيدُ الْمُشْتَهِرُ رَقَّةٌ وَلِينَا وَرَشَاقَةٌ،  
وَالْمَسْرُوحُ يَغْلِبُ عَلَيْهِ الاضْطَرَابُ، وَالتَّقْلِيلُ فِي اطْرَادِ الْكَلَامِ عَلَيْهِ، وَإِنْ كَانَ  
جَزْلًا وَالرَّمْلُ مَعْرُوفٌ بِاللَّيْنِ وَالسَّهُولَةِ، وَالْوَافِرُ الَّذِي يَلْتَحِقُ بِالْبَسِيطِ وَالْكَامِلِ  
عِنْدَ بَعْضِ النَّقَادِ، نَجْدَهُ يَحْطُطُ مِنْ قَدْرِهِ، وَكَذَلِكَ الْمُقْتَضِبُ الَّذِي بِهِ بَعْضُ  
حَلَوةٍ وَطَيْشٍ"<sup>(١)</sup>.

وينتقل حازم من أعاريض الشعر إلى قوافيه فيقول: "أَمَا الْقَوَافِيُّ التِّي هِيَ  
حَوَافِرُ الشِّعْرِ أَيْ عَلَيْهَا جَرِيَانُهُ وَاطْرَادُهُ وَهِيَ مَوَافِقُهُ، فَقَدْ كَانَ أَغْلِبُهَا مِنَ  
الْمُتَوَاتِرِ وَالْمُتَدَارِكِ، وَأَقْلَلُهَا مِنَ الْمُتَرَاكِبِ، وَلَمْ يَأْتِ مِنْهَا شَيْءٌ مِنَ الْمُتَرَادِفِ أَوَ  
الْمُتَكَاؤِسِ"<sup>(٢)</sup>:

ومن يعود إلى أشعار حازم ويمعن النظر فيها، ويتأمل دقائقيها، ويبحث عن  
مدى التوفيق فيها، والتناسب بين أغراضها، ومجاري أوزانها، وموافق  
الامتداد النظمي فيها، يجد أن شاعرنا قد تهيأ لـكثير من أمثاله في قوافي  
الميم، والضاد، والهمزة، والياء، والجيم، واللام، والنون، والعين<sup>(٣)</sup>. وبعكس  
ذلك نجده قد أهمل أهماً مطلقاً، القوافي على حروف الشاء، والتاء، والخاء،  
والذال، والزين، والشين ، والضاد، والغين، والهاء، والواو. فلم ينظم على  
واحد منها بيتاً، كما تشهد بذلك جمهرة أشعاره التي وصلت إلينا ، والشيء

(١) نفس المرجع ، ص ٢٦٩ - ٢٧١.

(٢) قصائد ومقطوعات حازم القرطاجي ، ص ٥٣.

الترادف هو توالى ساكنين من غير فصل في القافية .

التكاويس توالى أربع حركات ولا يكون إلا في الرجز .

(٣) قصائد ومقطوعات حازم ، ص ٥٤، وما بعدها.

اللافت للانتباه، أنتا نجده قد اختار العويس من القوايف، وما أهمله الشعراء، نسبة لما فيها من صعوبة وعدم مطابعة للنظم، إما لندرة الألفاظ التي تكون في مثل هذا الحرف من الرويّ، أو لثقل في الحرف يجتنبه الشعراء - بما حظوا. من الفطرة السليمة - النظم فيه. على أنه لا يجري على عادتهم، بل آثر أن يلزم نفسه هذا العويس من القوايف.

ولهذا عاش حازم صانعاً للشعر، بعيداً عن مواطنة الطبع والإبداع، وفيما بين أيدينا من شعره، لا نكاد نقف له على معنى طريف مبتدع، ولا على صورة شعرية مستحدثة، ولا على خيال ملح يسترعى الانتباه، إلا أنتا تتصفه إذا قلنا: إنه كان صناعاً ماهراً جيد التقليد، حافظاً لقوانين الشعر، مؤمناً بها، متمثلاً لها، لا يخالفها في كثير ولا قليل. وهذا بالطبع مخالف لشيم الإنسان المطبوع العبقري، الذي يبتكر في أساليب وقوانين اللغة إذا تأبّت عليه وقصّرَتْ عن احتواء معانيه. وقد يخالفها حيناً كما شهدنا أمثلة لذلك عند أبي الطيب المتبّي وغيره من عباقرة الشعراء الذين لا يخضعون دائماً لقوانين اللغة، بل هم يخلقون صوراً تعبيرية جديدة، تتسامح في شأنها اللغة وتكتثر حولها التخريجات، لتصبح في النهاية، ثوباً واقتياً للغة من عوامل الاحتراء والركاكة. وإذا كان التراث الفني لحازم لم يصل إلينا كاملاً، فإنه من التعسف القطع بقول فاصل فيه. ومع ذلك نلاحظ أنه لم ينظم شعره إلا على قواف معينة. ولعله قد نظم في قواف أخرى، إلا أنه لم يصل إلينا لسبب أو لآخر. ولعلي لا أكون مجانباً الصواب إذا قلت إن الشعر الذي قرأناه له، لم نجد فيه معانيه وأخيالته وصوريه، ما يجعله مميزاً. أو قل لم نجد فيه طابع الأصالة والذاتية التي تتحدث عن نفسها أولاً، وتشير إلى صاحبها في صراحة مطلقة. فقد عاش حازم، كما عاش غيره من شعراء الأندلس، محكّلين بقيود التقليد، ومحاكاة الأقدمين في نماذجهم، مع ملاحظة أن الأقدمين كانوا

يرسلون القول على سجيته، وكانت ملكاتهم تطاوعلهم على ذلك. أما هؤلاء الذين قد وهم، فقد قعدت بهم هممهم دون اللحاق بهم. وماذا يمكن أن يقال في شاعر عاش في القرن السابع الهجري، وفي بيئه الأندلس، يجاري شعراً جاهليين وإسلاميين، في معانيهم وصورهم المشرقة، متجاهلاً كل ما يمكن أن يحدثه عامل الزمن واختلاف البيئة من متغيرات، سواء في أساليب الشعر، أو في معانيه وأخياته.

وقد ذهب إلى مثل هذا الرأي المستشرق الإسباني قارسيا قومز حين قال: "وقد نبع الشعر الأندلسي من بحر الشعر الشرقي، وتاريخه يصور لنا التطورات التي ألمنا بذكرها، فقد كان لشعراء الأندلس ولع بدراسة الشعر الجاهلي، لكنهم كانوا يرون فيه شيئاً أثرياً لم يكن له في نفوسهم أثر فعال، وكذلك (المحدثون) لم يكن لهم عند شعراء الأندلس أثر بعيد" فيما خلا بدوات نلمحها بين الحين، والحين ونلاحظها في الناحية الجمالية التي ظهرت مع القديم المحدث<sup>(١)</sup>.

ويلاحظ هنا أن الأنماط أو الأجناس الشعرية التي احتفي بها حازم، هي المديح ، والوصف ، والغزل ، والزهد. على أننا لم نجد له غزلاً على الحقيقة، ولا زهداً على الصحيح. وكل ما لاحظناه إنما هي أشكال مرسومة قصد بها مجازة النظم واستيفاء أنماط القول في مختلف فنون الشعر. والجنس الوحيد الذي يمكن الاحتفاء به لتحليل أشعار حازم، هو فن المديح. على أنني لا أرى فيه إلا معاني مكررة ظلت تطالعنا من قصيدة إلى أخرى، كما سبق أن أشرت إلى ذلك في مكان آخر. ولو أنه كان مطبوعاً، لاستطاع أن يكسو تلك المعاني المكررة صوراً متعددة، أو كان بالإمكان الانتقال منها إلى

---

(١) تاريخ الفكر الأندلسي لأنجل جنثالث بالنثيا / ترجمة حسين مؤنس، ص ٤٢، وما بعدها. الطبعة الأولى دار العلم بيروت.

غيرها. أما التركيز عليها والإلحاح في غير مغايرة، أمر تفتر منه الأذواق السليمة، وتتجفوه الطباع. وإلى مثل هذا الرأي ذهب قومز وذلك حين قال: "ولابد أن تنبه في أول الأمر إلى أن الشعر الأندلسي عامـةـ فيما خلا بعض شواذـ فغير جـداـ في الناحية الذهنية التـفكـيرـةـ ومن دلائل ذلك أن الناحية التي تأثروا بها من المتـبـيـ كانت ناحية البراعة لا ناحية التـفكـيرـ وعاـشـواـ أعمـارـهمـ كلـهاـ مـكـبـلـينـ بـقـيـودـ القـوالـبـ الشـكـلـيـةـ الجـامـدـةـ، وـمـنـ ثـمـ لمـ يـسـتـطـعـواـ أـنـ يـدـخـلـواـ عـلـىـ الشـعـرـ مـنـ التـغـيـيرـ إـلـاـ أـشـيـاءـ تـمـسـ المـعـانـيـ، مـثـلـهـمـ فيـ ذـلـكـ مـثـلـ أـتـرـابـهـمـ مـنـ الـمـشـارـقـ، فـحـاـوـلـواـ أـنـ يـعـطـواـ هـذـهـ المـعـانـيـ صـورـاـ جـديـدةـ عـنـ طـرـيقـ تـقـطـيرـهـاـ فيـ أـنـابـيقـ بـلـاغـيـةـ، وـأـوـغـلـواـ فيـ ذـلـكـ مـثـلـ أـتـرـابـهـمـ مـنـ الـمـشـارـقـ، حـتـىـ اـسـتـخـرـجـواـ مـنـهـاـ تـلـكـ الزـخـارـفـ الشـعـرـيـةـ الـأـرـيـكـسـيـةـ<sup>(١)</sup>ـ الـتـيـ تـشـبـهـ أـنـ تـكـوـنـ (ـقـصـورـ حـمـراءـ)ـ لـفـظـيـةـ<sup>(٢)</sup>ـ.

في هذه الاقتباسة خلاصة مفيدة، لإعطاء صورة متكاملة عن الشعر الأندلسي. ونحن نتكلم عن أشعار حازم رأينا ضرورة إلقاء نظرة عامة على الشعر الأندلسي؛ لأن ما يقع عليه ينسحب لا محالة على شعر حازم نفسه.

### ثالثاً: القصيدة النحوية :

افتتح حازم قصيـدـتـهـ النـحـوـيـةـ بـالـحـمـدـ وـالـتـسـبـيـحـ، ثـمـ تـلـاهـمـاـ بـالـمـدـحـ. وـتـخلـّصـ منـ المـدـحـ إـلـىـ غـرـضـهـ الـأـسـاسـ وـهـوـ نـظـمـ آرـائـهـ النـحـوـيـةـ فيـ أـشـتـاتـ مـتـقـرـقـاتـ منـ أـبـوـابـ النـحـوـ مـنـ غـيرـ تـبـوـبـ أوـ تـرـتـيـبـ. وـلـعـلـهـ نـظـمـ هـذـهـ القـصـيـدـةـ لـيـدـلـ عـلـىـ ثـقـافـتـهـ النـحـوـيـةـ، وـلـيـدـلـ بـدـلـوـهـ فيـ الدـلـاءـ. وـلـاـ تـنسـيـ ماـ قـلـناـهـ مـنـ أـنـ هـذـاـ العـصـرـ، كـانـ عـصـرـ تـجـمـيـعـ الـعـلـوـمـ، وـخـاصـةـ عـلـوـمـ الـلـسـانـ. وـفـيـ هـذـاـ العـصـرـ نـظـمـ أـبـنـ معـطـيـ

(١) أـرـيـكـسـيـةـ مـصـطـلـحـ يـعـنيـ عـرـبـيـ الرـوـحـ.

(٢) المـرـجـعـ السـابـقـ، صـ ٤٢ـ.

منظومته ، وتلاه ابن مالك بـألفيتة ، وهو معاصر لحازم بلادنا وزمانناً . وقد بدأ قصيدة هذه بقوله :

# وجاحد العقل في سبيل الهدى علماء

الحمد لله معلى قدر من علما  
ثم الصلاة على الهادي لسناته  
إلى أن قال في بيت التخلص :

لـه سعادة تلك أجـزل القـسمـاـ من التـغـايـيرـ يـعـرـوـ الـلـفـظـ وـالـكـلـمـاـ

واسمع من النظم بديع قد هدت فكري  
فاسمع إلى القول إلى طرق الكلام وما  
ثم يدلل إلى غرضه قائلاً:

إن الكلام هو القول الذي حصلت  
 وكل قول إذا قسمته انقسم

ويأخذ بعد ذلك في الوجوه التي تحدث للفعل، والاسم، ثم الحرف، ثم التواصب والنداء، والاستثناء، وإلى الخواض من الحروف، وأحرف النصب، والقول في ذكر ما للمعريات والابتداء. ثم يأخذ في تفاصيل من قضايا النحو، ويعرض رأي بعض المشاركين من النحاة. وما عرض لبعضهم من الحسد والغيرة، ففيختتم قصيده بقوله:

وهذه القصيدة تحتوي على مضمون علمية، لكنها خرجت من رتابة العلم،  
بما أشاع فيها حازم من المسحة الجمالية في الشعر، ذلك أنه منزج فيه أفكاراً  
متعددة لها بطبيعتها - جاذبية خاصة. ففيها الحكمة والمثل والعبرة والموعظة،  
وهي مواضيع، إذا قاتلها جمال الأداء، فيبقى لها رواء المعنى. ثم إنها تختلف من  
جهة ثانية القصائد العلمية في أنها تشبه إلى حد كبير القصيدة العربية  
التقلدية.

تلك صورة مجملة لنتاجه الفني في الشعر. أما نتجه في مجال النثر الفني - إذا فهمنا من هذا النثر أنه خطابة وحديث وترسل واحتجاج - فلنا: إنه لم يكن له نشر بهذه المعاني، ذلك أنه لم يصل إلينا منه شيء في هذه الفنون يثبت له. ولو لا تلك الخطبة التي صدر بها مقصورته، لأمكننا أن ندعى لم يكن له شيء في هذا المجال. ولنا أن نلمس خطاه في هذا الميدان من تلك الخطبة التي صدر بها مقصورته، والتي يفتحها بالتحميد، ثم الصلاة على النبي، ثم الدعاء على الخليفة المستنصر بالله، ثم يبين بعد ذلك الفنون التي سيتناولها في المقصورة<sup>(١)</sup>. فالخطبة على ما فيها من تخيير الألفاظ، ووضوح في المعاني، لا نكاد نجد فيها الأسلوب الفني الجميل، ولا العاطفة الإنسانية الجياشة.

على أننا نلاحظ أنه استخدم ألفاظاً استعارها من مجال علم الكلام، ووجه الغرابة في ذلك، أن حازماً نفسه يعارض استخدام مثل هذه الألفاظ، إلا إذا كان الحديث متوجهاً إلى المتكلمين ومن جنس كلامهم.

#### دواسة تطبيقية لفماذج من شعره :

كان حازم من النقاد الذين يقدرون الصنعة الشعرية، فهو قد آمن بها شاعراً، وأجرى قلمه بها ناقداً؛ لذا يمكننا أن نقول عنه إنه عبد من عبيد الشعر الذين يتكلّلون الشعر ويحكّون القصيدة، مع أنه يعترف بدور الطبع والموهبة في النظم، إلا أنه يشترط المران والتثقيف والخبرة المكتسبة مع طول المزاولة.

فقد قال يمدح صناعته الشعرية<sup>(٢)</sup> :

|                           |                            |
|---------------------------|----------------------------|
| عادت لها عوناً عذاري مسلم | أبكار أفكار، رخيم لفظها    |
| زوراء تنفر عن حياض الديلم | أوضحت عن الزوراء أندلس بها |

(١) انظر: قصائد ومقاطعات، حازم ، ص ١٠.

(٢) انظر: قصائد ومقاطعات حازم ، ص ١٩٧ ، الأبيات ، ٦٨ - ٧٢.

تزي بحسان وحسن مدحه  
وتغادر الشعرا تتشد بعدها  
جمعت بديع الحسن بين مرصع  
في الحارث الجفني وابن الأبيهم  
كم غادر الشعرا من متدم  
ومصرع ومقسم ، ومسع

ولعله لا يخفي على أحد بأن البيت الأخير في هذه القطعة، يكشف عن طابع العصر الذي عاش فيه حازم، وهو عصر البدائيات، والصنعة الشعرية، ويوضح في جلاء، آلة الفنية التي اعتمدها في نظمها، وهي الثقافة المكتسبة، والذكاء الموهوب. على أننا إذا كنا نستطيع أن نحدد معالم الصنعة في شعر حازم، فإننا لا يمكن أن ندرك غور الموهبة إلا إذا نظرنا إلى نتاجه الفني، وقارناه مع غيره من شعرا عصره، أو مع من تقدموه، وبالنظر إلى معانية وما أبدع فيها، أو ما كان فيها تابعاً مقلداً لغيره. يقول حازم في هذه المناسبة: "أما الملكة الشعرية فهي قوة مرکزة في النفس اصطلاح أهل صناعة الشعر على تسميتها بالطبع. وهي آلة للنظم وطريقة<sup>(١)</sup>". والطبع كما حدّه لنا حازم: "هو استكمال للنفس في فهم أسرار الكلام، وال بصيرة بالمذاهب والأغراض التي من شأن الكلام الشعري أن ينحو به نحوها". ويسترسل في الكلام قائلاً: "وهذه الملكة لا تتحقق إلا بتتوفر قوي واهتمامات تجدها مختلفة بين الشعراء، متفاوتة لديهم، لأن منهم شعرا على الحقيقة، ومنهم من ليس له في الأمر شيء غير دعوى الشعر، ومنهم طائفة من الشعراء إن قيست باليقون دونها وليس منهم إن قورنت بمن فوقها<sup>(٢)</sup>". وإذا كانت الملكة تتفاوت بين الشعراء، فإنه لم يفصل لنا حدودها، ولكنه ذهب إلى تصنيف الشعراء - بناءً على قوة الملكة أو ضعفها - إلى ثلاثة أصناف أو طبقات: "والشعراء على الحقيقة طبقات ثلاثة:

(١) انظر: المنهاج ، من ٢١٣ - ٢١٥.

(٢) نفس المرجع والصفحة .

الطبقة الأولى، هم الذين يقوون على تصور المقولات الشعرية ومقاصدها ومعانها بالقوة قبل حصولها بالفعل، فيتأتي لهم بذلك تمكين القوافي، وحسن صور القصائد، وجودة بناء بعضها على بعض. والطبقة الثانية: تتصور كثيراً من ذلك، وإن لم تبلغ فيه مبلغ الطبقة الأولى، فيتأتي لها بذلك مما يتأنى للأولى. والطبقة الثالثة: لا تتصور إلا القليل من ذلك كأوائل القصائد وتصورها، وما يكون من مقاصد الشعر محل عنابة من نفسها، فقد يتافق لهذه الطبقة أيضاً أن تبني الكلام والقوافي بناء حسناً<sup>(١)</sup>.

ثم إنه بعد ذلك أضاف لهذا التصنيف طبقة رابعة فقال: "ويلحق بهؤلاء الشعراء ذوي الملكة التصورية والقوى الإيحائية صنف له أدنى تخيل في المعاني، وبعض درية في إيراد عباراتها متزنة، وإن لم يكن له في القوى الباقية إلا ما يعتد به. فنظم هذا الصنف منحط عن نظم من استكملاً ما نقصه وارتفع عن كلام من لا تخيل له في المعاني ولا درية بالتأليف"<sup>(٢)</sup>.

وهذا قول على ما فيه من جمال الأداء ودقة التجريد، فإنه لا يخرج عن دائرة تقنيات المنطق. إذ كيف يتسعى للمرء أن يدرك غور الحدود ويميز بينها؟ ذلك لأن الحدود في الأعمال الأدبية متداخلة، ولا يمكن تعليم القواعد إلا من باب التحريف. وإذا نحن سلمنا بهذا القول أيضاً، فيجب أن نذكر أن هذا القول شائع عند جمهور النقاد من قبل حازم، حتى إننا نجد في شكل أشعار لها طابع الشعبية، وقد أوردها صاحب العمدة ولم ينسبها لأحد، وقد نسبها بعضهم للخطيئه<sup>(٣)</sup>:

(١) نفس المرجع ، ص ٢٠١ - ٢٠٢.

(٢) انظر: المنهاج ، ص ٢٠٢ ، وما بعدها.

(٣) العمدة في محاسن الشعر ونقده لأبي الحسن بن رشيق القيرواني ج ١ ، ص ٧٣ ، تحقيق: محمد محى الدين عبد الحميد ، دار الجيل ، بيروت ، ١٩٧٢ م.

الشعراء فاعلمن أربع  
شاعر لا يرتجي لنفعه  
وشاشر آخر لا يجري معه  
وشاشر يقال خمر في دعه

ومن ثم ندرك أن حازماً لم يضف لهذه المعاني شيئاً سوى تقطيرها في أنبابي منطقية معدة سلفاً. والأهم في الأمر هو أننا حينما أردنا أن نتكلم عن نتاج حازم الشعري، رأينا أن نسترشد ببعض آرائه النقدية، ذلك لأنها ستيروا لنا الطريق لنفهم أسلوبه في النظم، ومدى اعتداده بالأجناس الشعرية المختلفة، ومدى توفيقه في هذه الأجناس كل على حدة. وقبل أن نقول كلمتنا في العمل الفني لحازم، ينبغي أن نشير إلى أن قوة العاطفة وصدق التعبير عن الموقف النفسي والفكري هما دلياناً لمعرفة قيمته الفنية ومدى توفيقه في تجاريه الشعرية، إذ إن العاطفة إذا كانت باردة جاء العمل الشعري فاتراً، والعكس صحيح. والعاطفة أشدّ ما تكون قوة في جنسي الغزل والرثاء من الأجناس الشعرية، إلا أنها إذا نظرنا إلى أشعار حازم، لا نكاد نجد في هذين اللونين شيئاً يعتد به، فليس هو من الشعراء الفزليين ذوي النفوس الحساسة الرقيقة، التي تستطيع أن تترك شعراً رقيقاً مؤثراً. وكل ما له في جنس الغزل عبارة عن قصيدة مفردة، أو أبيات غزلية وردت في مقدمات قصائد المديح، جرياً على العرف المتبع في القصيدة العربية التقليدية، وما لازمها من مراعاة عمود الشعر. ولا أنسى أن أذكر بأن حازماً حاول التوليف في نتاجه الفني بين أهل التصنيع وأهل الذوق الموروث، بأن اعتمد آراء الفريقين، فمن النموذج الأول، قصيدهته النونية، التي يقول فيها<sup>(١)</sup>:

يا ظبية الريرب الحالى سوالفة  
من قلد الحللى آراما وغزلانـا  
كما أمنتـ بدور التم نقصانا  
ويا شقيقة بدر التم، لو أمنتـ

(١) انظر: قصائد ومقاطعات، حازم، ص ٢٠٩.

إذا تلقت نحو السرب وسنانا  
إذا غدا بسقيط الطل ريانا  
حتى بدا لولوا رطباً ومرجاناً  
مقلداً أنجماً زهراً وشهبانا

حاشا للحظك أن يعزي إلى رشا  
ولا بتساملك أن يعزي إلى زهر  
ثغر تجوهر سلسال الرضاب به  
ما خلت قبلك أن أرنو إلى قمر

هذه هي القصيدة الكاملة الوحيدة التي وجدناها له في فن الغزل، وإن  
كنا لا نجد فيها حرارة العاطفة، إذ إنها على أقل تقدير، تعكس بجلاء  
مظاهر صناعته الشعرية في هذا اللون من الأدب. ولعل البيت الأول من القصيدة  
يذكرنا ببيت أبي العلاء المعري، والذي يقول فيه<sup>(١)</sup>:

قدلت كل مهات عقد غانية      وفزت بالشكر في الآرام والعفر

وأما النوع الثاني: فهي تلك المقدمات الغزلية التي تستفتح بها عادة قصائد  
المدح، ولا تكاد تخلو قصيدة مدحية واحدة منه، إلا نادراً، ذلك لأنه أحياناً  
يهجم في قصائد المدح إلى غرضه مباشره دون ذكر للنسب. ومما تجدر  
الإشارة إليه، أن حازماً يطيل في مقدماته الغزلية أحياناً، ويقصر أحياناً. فمن  
هذا النوع نذكر له هذه الأبيات من قصيدته المدحية التي جاءت على روى  
القاف<sup>(٢)</sup>:

أحببت وحدك بالجمال المطلق،      أم قيل - إذ قسم الجمال - لك أنتق؟  
أصبحت فيها سابقاً لم تلحق      فلقد جريت من الجمال لغاية

وبيدولي فيما تقدم من شعر حازم أنه لا جديد في معانيه وأخلاقه على ما  
هو مألف من المعاني والأخيلة الموروثة المتداولة في الشعر العربي المشرقي،  
أضف إلى ذلك بروء العاطفة التي أحالت هذا اللون من القريض إلى نظم فاتر.

(١) ديوان سقط الزند لأبي العلاء المعري، ص ٣٢.

(٢) قصائد ومقطوعات ، حازم ، ص ١٥٩.

وذلك لأنه شعر شاعر لم يعايش عاطفة الحب حقيقة، وإنما أوردها لاستيفاء أنماط القول فقط. ذلك أنه لم يقع في أيدينا من الأخبار ما يفيد أنه كان قد ابتلى بعاطفة الحب حقيقة، وماذا تقول بعد كل الذي ذهب إليه من القول، إذا وقفت على القول الذي يسدي فيه النصح للمحبين<sup>(١)</sup>:

|                                                                                   |                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| في الحب بل متماسكا كي تتجي<br>في شطه، ويحاف كل ملجم<br>وإلى التبسيط فيه لا تستدرج | وإذا هويت فلا تكون متهالكا<br>فالحب مثل البحر يأمن من مشى<br>فأسلامك سبيل توسيط فيه تصب |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|

لقد تأثر حازم بمقتضيات العقل وقوانين المنطق حتى في تعبيره الفني عن الحب، وهذا يعطينا دليلاً نقدمه على ما ذهبنا إليه من أنه لم يعان عاطفة الحب عملياً. ولعله في هذا الموقف يناقض نفسه، ويخالف ما هو مألف في عمود الشعر العربي، فالإعلال في هذا الموقف، هو التمادي في الهوى والتهالك فيه، وواضح من هذا أنه لم يكن من أصحاب العواطف المشبوبة المضطربة، وإنما كان متندد العاطفة هادئها لو صح التعبير.

❖ ❖ ❖

وإذا تجاوزنا الغزل إلى لون آخر من أجناس الشعر عنده كالرثاء مثلاً، فإننا لا نكاد نقف له على شعر في هذا الجنس فيما وصلنا من أشعاره، والأحداث التي ألمت به شخصياً، أو التي أصابت موطنها الأندلس، وما أصابها من كوارث وفواجع، أضف إلى ذلك أن رثاء المدن والدول فن أندلسي، أو أنه اكتمل على أيدي الأندلسيين. كل ذلك كان كافياً في أن يحرك فيه عاطفة الرثاء. ولعل وقاره الشديد، هو الذي حال دون تعاطيه لهذا اللون من الشعر، إذا

(١) قصائد ومقطوعات حازم، ص ١٠٧.

افترضنا أن في طوق الشاعر رسم طريقةً كما يريد هو. أم أن تركيبته النفسية هي التي أملت عليه منحي معيناً من القول.

و كذلك لم نجد له شعراً في الهجاء أو الفخر، وهذا طبيعي في شخص مثله آخر الاحتياط لنفسه، في بيئه كان طابعها العام التقلب، سواء أكان ذلك في شرق الأندلس، أو مراكش أو تونس مستقره الأخير، فقد هجر موطنه طلباً للأمن والاستقرار، فاستقر به الحال أولاً بمراكب بلاط الرشيد الموحدي، وانتقل منها إلى تونس، فانقطع إلى أبي زكريا الحفصي يمدحه ويمجد آثاره، وأثار بنيه من بعده. فقد وجد عندهم الحظوة فلازمهم كشاعر للبلاط. حيث مدح أبي زكريا بإحدى عشرة قصيدة، ومدح ابنه المستنصر بمثلها، ومدح أبي يحيى بثلاث قصائد، ومدح أبي زكريا الواثق بقصيدة واحدة. كما مدح الحاجب أبي عبد الله بن سعيد بن أبي اليقظان بقصيدتين، وبآخرى أبي الحسن يحيى بن أبي مروان.

وال مدح عند حازم هو اللون الوحيد الذي ظفر بقدر موفور من شعره، فقد عاش مداها في بلاطبني حفص. ولعلى أستطيع القول إن ما وصل إلينا من أشعاره، هي تلك التي قالها في تونس، ولم نظر له على شعر قاله في موطنه الأندلس، أو مجده المغرب، إبان وجوده في بلاط الرشيد. ولعله آثر التخلص منه تقية، وإلا لما وجدنا مبرراً يدعونا إلى التسليم، بأنه إنما تمت له الملكة الشعرية عندما قدم واستقر بتونس. فقد وردت له إشارات، ومعارضات تدل على أنه قال الشعر منذ زمن مبكر.

وأشعاره التي وصلت إلينا في معظمها قصائد مدح في أولياء نعمته الذين أسلفنا القول فيهم. ولو جاز لي أن أسمي هذه الأشعار -تجوزاً- لقلت عنها: "فضصيات حازم" أو "حازمياتبني حفص" على غرار "سيفيات المتني" أو "كافورياته". والمدح - كما قلت - هو اللون الوحيد الذي وجد الحفاوة عنده.

والقصيدة المادحة عنده هي على غرار القصيدة العربية التقليدية، التي عادة ما تبدأ بالنسبة كما هو مألف في نظام القصيدة العربية، وقد يهجم أحياناً على المدح دونما وقوف على الغزل المتعارف عليه في مطالع قصائد المديح. وقد تطول أبيات الغزل عنده في مطالع القصائد، وقد تقصر حسب الحالة النفسية التي تملّي عليه ذلك المنحنى. فهو لا يمتاز عن غيره في مدائحه بما هو مألف متداول، سواء من ناحية المعاني أو الأخيلة، فليس لديه معنى مبتكر، ولا خيال خالق، يجعل منه شاعراً له طابعه المميز. ومن ناحية بناء القصيدة، أراه يسير على غرار خطى الأقدمين، و منهم بشار على وجه الخصوص، من حيث إطالة أبيات الغزل على أبيات المدح أحياناً، ومن حيث الشكل العام للقصيدة.

وننتقل بعد هذا كله إلى نموذج آخر من قصائده التي يدلّف فيها مباشرة إلى المدح دون أن يقف عند أبيات النسبة، يقول في مدح المستنصر بمناسبة شقة قناة لسكنى المدينة<sup>(١)</sup>:

لَكَ الْحَمْدُ بَعْدَ الْحَمْدِ لِلَّهِ وَاجِبٌ  
وَطَاعَتُكُمْ مِنْ طَاعَةِ اللَّهِ لَمْ يَزِلْ

إلى أن يقول:  
إلى أبيي حفص نعمته أرومـة

وبمطالعتي لشعر المديح عنده تبين لي أنه يتناول معاني محددة يظل يرددتها في جميع قصائده بلا زيادة ولا نقصان، مما حاول تحوير الألفاظ، وبياناً لذلك سأورد له نماذج متشابهة من قصائد مختلفة نستطيع منها أن نعزّز ما ذهبت إليه. فهو مثلاً يقول في إحدى قصائده التي يستهلها بالغزل<sup>(٢)</sup>:

(١) قصائد ومقطوعات حازم، ص ١٠٧.

(٢) قصائد ومقطوعات، ص ٩١.

فليلي مقيم ، ليس تسري كواكبه  
يحاذر أن تخفيه عنه مغاربه ،  
بمن سناء كان تجلي غياهبه ،  
ولكن سناء للفزالة ناسبه ،  
مخيل ويرق خالب لسي خالبه ،

أجدت بمن أهوى بكوراً ركائبه ؟  
كأن بشهب الأفق ما بي فكاهها  
تطاول ليلى عندما شطت النسوى  
حبيب نمته للفزالة لحظه  
يهيج الجوي عن عارض مثل عارض

إلى أن يقول :

اعلياً أبي حفص نمته مناسبه ،  
أبوه حواري الإمام وصاحبه ،

سلالة عبد الواحد الأوحد الذي ،  
وأولى أمرئ أن يورث الهدى عنه من

ومما تجدر الإشارة إليه أن أبا حفص هذا ، يرتفع نسبة إلى الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، وظاهر من قول حازم : "أبوه حواري الإمام وصاحبة" أن الإمام هو الرسول (صلى الله عليه وسلم). ويظل يكرر هذا المعنى في جميع قصائده التي مدح بها خلفاء بني حفص ، دون أن يتذكر فيه أو يحوره قليلاً ، وظاهر من نفس القصيدة ، أنه ينسج على منوال بشار ابن برد من مخضري المديون ، في قصيده التي يقول فيها<sup>(١)</sup> :

وأذري به ألا يزال يعاتبه

جفا وده فائزور أو مل صاحبه

نكتفي بهذا القدر من مدحه ، لأن استقصاء القول في هذا النوع من شعره لا طائل وراءه هنا ، ومن يحتاج إلى زيادة معرفة ، فالديوان فيه الكفاية . وعلى كل حال فهو لا يتميز عن غيره في قصائد المديح تمييزاً يذكر ، بل هو ينسج على منوال الأقدمين ، فمن حيث بناء القصيدة يقتدي ببشار بن برد ، حيث

(١) ديوان ، بشار بن برد ، ج ١ ، والختار من شعر بشار للخلالدين ، ج ٢ ، ص ١ ، لجنة التأليف والنشر مطبعة الاعتماد.

الاستهلال بالتنسّيب وإن كان هذا ليس خاصاً بشاعر بعينه، وحيث إطالة أبيات الغزل على أبيات المدح أحياناً. على أننا ندرك بأن غزل بشار يتميّز بحرارة العاطفة، الأمر الذي لا نجد له عند صاحبنا حازم.

بعد أن تكلمنا عن الغزل والمدح نود أن نتكلم عن بقية الأغراض الأخرى التي حفل بها شعر حازم، وهي الوصف، والزهد. أما الوصف، فتجده قد تناوله في أربع مقطوعات فقط، حيث وصف جمال الطبيعة في إحداها، ووصف وردة في الثانية، وفي الثالثة وصف نور اللوز، وفي الرابعة، وصف الخيل، ويمكن أن نعد المقصورة من هذا الفن، فقد تكاملت فيها كل عناصر الطبيعة. ونورد له هذه القصيدة كنموذج لفن الوصف مع ملاحظة أن له قدرة فائقة ودقيقة في إجاده الوصف، تظهر لم يطلع على مقصورته، وهذه صورة مصغرّة لفن الوصف عنده يصف فيها بلدته قرطاجنة<sup>(١)</sup>:

• • •

واللون الأخير الذي احتفى به حازم هو الزهد، وطبيعي في شخص مثل حازم له صفة الرزانة والوقار، أن تصدر منه أشعار في الزهد، وإن كنا لا نبرئه

(١) قصائد ومقاطعات حازم، ص ١٣٨.

من برود العاطفة، ومجاراة النظم في غالبه. ولنستمع إليه في هذه الآيات التي تبدو فيها الحكمة مشوهة بالموعظة<sup>(١)</sup>:

لَمْ يَدْرِ مَنْ ظُنِّ الْحَيَاةِ إِقَامَةٌ  
فِي كُلِّ يَوْمٍ يَقْطَعُ الْإِنْسَانُ مِنْ  
فَإِذَا يَفَارِقُ دَارَ مَنْشِئِهِ أَمْرُؤٌ

إِنَّ الْحَيَاةَ تَقْتَلُ وَتَرْحَلُ  
دُنْيَا هِرْمَلَةٌ وَيَدُنُو الْمَنْهَلُ  
فَاهِلٌ إِلَى دَارِ الْمَعَادِ تَتَقْتَلُ

ولعلني لا أكون متحاملاً أو جاحداً، إذا قلت إن هذه معانٍ عامة معروفة يكاد يدركها حتى الإنسان البسيط ذو المعرفة القليلة، اللهم إلا إذا استثنينا هذا النظم، الذي لا يقدر عليه إلا الذين واتتهم الخبرة، وسبروا أغوار النظم، ودفعوا إلى مضائقه. ولنورد له مقطوعة أخرى في هذا اللون، علها تكشف ما ذهبت إليه بجلاء، يقول في وحدانية الخالق<sup>(3)</sup>:

فَحَسِبَيَ اللَّهُ حَسِبَيَ اللَّهُ  
لَا عَزِيزٌ إِلَّا مَنْ تَوَلَّهُ  
أَرْضٌ وَلَا عَالَمُونَ، لَوْلَاهُ  
بِأَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ

مِنْ قَالَ حَسِبَيَ مِنَ الْوَرَى بَشَرٌ  
رَبُّ عَزِيزٍ، فِي مَلَكِه صَمَدٌ  
لَوْلَاهُ لَمْ تَوْجَدْ السَّمَاءُ وَلَا الْأَرْضُ  
كَمْ آيَةٌ لِلَّهِ شَاهِدَةٌ

三

وأي فضل لحازم في هذه المعاني، اللهم إلا سبّكها في البحر العروضي؟  
هذه هي الأجناس الشعرية التي عالجها حازم. وما تجدر الإشارة إليه،  
أنني وجدت له في أشعاره المجموعة، أبياتاً منفردة، كاملة أو مجزوءة - ولا  
أدري أكان البيت المفرد فريد النظم، أم كان جزءاً من مقطوعة أو قصيدة،

(١) قصائد ومقاطعات حازم، ص ١٨٥.

(٢) نفس المرجع، ص ١٨٦.

تساقطت وبقي منها هذا البيت، والبيت المجزوء لا أحسب أننا في حاجة إليه إلا من ناحية الأمانة العلمية التي تملّيه دقة الجمع والتحقيق. أما من ناحية قيمة قيمته الشعرية، فلا أثر له، ولا يسمى البيت شعراً إلا إذا قرن ب أخيه، وأدنى قدر يعتد به في هذا المجال بيتان.

ثم إننا لم نقف لحازم على عمل نشرى يدخل في دائرة النثر الفنى، بيد أنه كان يعمل كاتباً في ديوان الإنشاء في دولة بنى حفص - سوى خطبة فريدة صدر بها قصيده المقصورة، ولكن وجدنا له لوناً من التعبير الأدبى الجميل في آثاره البلاغية التي وصلتنا في كتابه منهاج البلفاء وسراج الأدباء، والذي كانت دائرة معرفته ضيقة لدى قلة من الباحثين إلى أن أخرجه إلى الوجود الحبيب بن الخوجة لأول مرة، بعد أن حققه من النسخة الوحيدة التي كانت بمكتبة العبدليية بجامع الزيتونة بتونس. وهذا الأثر الأدبى البلاغي هو الذي يعنينا في هذا البحث؛ لأنه يمثل حصيلة طيبة للنتاج الفكري عند العرب في مجالى البلاغة والنقد، وليس هو من عبقرية حازم وحده، بل نتاج أجيال متعددة، ولحازم منه مثلاً لغيره من متأدبى العرب، هذه ناحية، وناحية ثانية هي: أن النقد في مضمونه نوع من النتاج الأدبى الرفيع، وإن كان في حقيقته فلسفة أدب. أما الحدود والرسوم، وصوغ القوانين، فهي أشياء أدخل في حيز البلاغة منها في النقد عند العرب إذا استثنينا بعض الأعمال كنقد الشعر لقدماء بن جعفر.

وهذا الأثر الذي نحن بقصد دراسته هو كتابه (منهاج البلاغاء وسراج الأدباء) كما حدد حازم موضوعاته في البلاغة، وكما هو واضح من عنوانه، الذي وصلنا هكذا كما أورده السبكي<sup>(١)</sup>. رغم أنني وجدت هذه التسمية مختصرة في عدد من المؤلفات، فكانوا يختصرونه بقولهم (المنهاج) أو (منهاج

(١) انظر: المنهاج ، ص ٣٨٣.

الأدباء<sup>(١)</sup>) أو (سراج الأدباء). والكتاب -كما يشهد بذلك منهجه التقريري- امتداد لكتابي الخطابة والشعر لأرسسطو، ونقد الشعر لقدامة بن جعفر، ونقد النثر لابن وهب، والصناعتين للمسكري، وسر الفصاحة للخفاجي، وللأمثلة الإعجاز وأسرار البلاغة لعبد القاهر الجرجاني، والمثل السائرة لابن الأثير. وليس تأثر حازم وتبنيه لآراء النقاد من أمثال ابن سلام الججمحي في طبقات فحول الشعراء، والجاحظ في البيان والتبيين، والأمدي في الموازنة، وعبد العزيز الجرجاني في الوساطة. بخاف إلا أنني أستبعد ما أورده صاحب مصادر التفكير النقدي والبلاغي قوله، إن حازماً أطلاع على مفتاح العلوم للسكاكى، وذلك حيث قال: "ومما لا ريب فيه أن حازماً قد انتفع بكل ما سبقه من آراء النقاد ومباحث العلماء، وأحاط بالكثير من ذلك. وإذا كان ظلاً من سحابة السكاكى قد لحق به لما يبدو من كثرة التقسيمات والتصریفات العقلية، وربط دراسته باتجاهاته النفسية، وتحريك النفس حتى تفطن إلى مواطن الحسن والجمال"<sup>(٢)</sup>. ولا نحتاج في الرد على هذا الرأي إلى أكثر من أن نقول إن السكاكى معاصر لحازم، ولكن المدة الزمنية بينهما لم تكن بكافية للاطلاع على ما كتبه السكاكى، وأن المسافة المكانية لم تكن لتسمح بانتشار كتاب السكاكى في تلك الأصقاع النائية من الأندلس. ثم إن الأوضاع المضطربة في الأندلس لم تكن لتساعد في هذا الانتشار السريع للعلوم والمعارف لذلك العهد.

وإذا كان أرسسطو قد أورد معظم آرائه البلاغية في كتابه الخطابة، وكان مجاله فيها أرحب، إلا أن حازماً كان قد أهمل، في كتابه هذا، بلاغة النثر جملة، واعتمد في مباحثه بلاغة الشعر فقط. وقد كان متربداً بين قدامة

(١) نفس المرجع، ص ٣٨٥.

(٢) مصادر التفكير النقدي والبلاغي ، ص ٢٢٥.

والعسكري والخفاجي، إلا أنه كان يقتدي بالخفاجي اقتداء واحتذاء بیناً. مع ذلك كله فقد عارضه، لأن الخفاجي كان يتكلّم عن بلاغة الكتاب، ويفضل الكتابة على الشعر. وقد نراه سلك طريق قدامة والعسكري في قصر كلامه عن البلاغة على الشعر. ورأي آخر يجعلنا أكثر يقيناً فيما ذهبنا إليه، وهو أن حازماً كان يرمي من وراء مؤلفة هذا، إلى عالمية وتوحيد قوانين النقد والبلاغة من لدن أرسطو والجاحظ، مروراً بقدامة وأضرابه من النقاد والبلاغيين العرب. وما تجدر الإشارة إليه أن حازماً قد نهج في أسلوبه، ونوعية مباحثته، نهج الفلسفه والمناطقه، ومن المرجح فيه أنه عرف أرسطو وابن سينا. ذلك، لأننا وجدناه يكمل - على حد قوله - ما كانا قد قصراً فيه. لا لأنهما عجزاً عن تكميل ما بدأاه، إنما لأن طبيعة مباحثهما هي التي دعتهما إلى التقصير في هذا الضرب بالذات، لأنه بالنسبة إليهما عرضي زائد.

وغرض الكتاب - كما هو واضح من عنوانه - وضع قوانين بلاغية يستعين بها الشعراء ليبلغوا بها درجة الكمال في النظم. ومعلوم أن البلاغة ولدت في حجر النقد، فكانت مباحثهما تسير جنباً إلى جنب، تارة تطفي المباحث البلاغية على النقد، وطوراً يطغى النقد على المباحث البلاغية، ولم يتم لهما الانفصال إلا على يد أبي يعقوب السكاكي الذي وضع للبلاغة أصولها، وقواعدها التي استقرت عليها حتى اليوم .

ولسوء الحظ أو لحسنـه، فإن مؤلف أبي يعقوب، الذي هو معاصر لحازم<sup>(١)</sup> لم يصل إليه، لذا فقد وجدنا أن المباحث البلاغية والنقدية عنده تسير في خطين متوازيين، وكل منهما ينتظر من يفصله عن الآخر. ولا أبالغ إذا قلت إن الذي وفق إليه السكاكي - لوزعم زاعم أنه وفق - هو الذي أخطأه حازم. أو فلنقل إن الغاية عندهما قد اتحدت، واختلفت أو تفرقـت بينهما السبل إليها.

---

(١) توفي أبو يعقوب السكاكي سنة ٦٢٦هـ، وولد حازم ٦٠٨هـ.

واختلاف الطريق يتربّع عليه اختلاف النتيجة. ونرى أن كتاب حازم منهاج البلاء وسراج الأدباء يصلح أن يصنف على أنه كتاب في تاريخ البلاغة والنقد، وإن كان صاحبه لم يفصح عن هذه الغاية. على أن كتاب مفتاح العلوم، تقني للقواعد البلاغية كما وصلت إلينا، تلك التي لا نجد لها نظائر في كتاب حازم. وإذا وضعنا في اعتبارنا أن العصر الذي عاش فيه السكاكي كان عصر جمع وترتيب وتقعيد للقواعد، أمكننا أن نسلم بهذا الذي ذهب إلى ذلك صاحبه، وكتاب المنهاج لحازم، يقع في أربعة أقسام، كما تؤهّل إلى ذلك صاحبه، فالقسم الأول: يتناول الألفاظ ، والقسم الثاني: يتناول المعاني والإبانة عنها ، والقسم الثالث: يتناول التراكيب العروضية وبناء القصائد ، والقسم الرابع: يتناول الأسلوب. وبهذا القسم تكتمل المباحث البلاغية في كتاب حازم. وفي ثابيا هذه التقسيمات لموضوعات البلاغة، نجده يتناول قضايا النقد. والواضح من هذه المباحث أن الموضوعات البلاغية كانت طاغية على موضوعات النقد. ولا نجد في منهج الكتاب خروجاً مما هو مأثور في المنهاج المتبع عند بلاغي العرب، اللهم إلا في طبيعة الموضوعات التي أملتها ثقافة حازم المنطقية. ذلك أننا وجدناه يميل في مباحثه إلى نواحٍ منطقية وبخاصة فيما يتعلق بالألفاظ والمعنى والتركيب. في حين أن عبد القاهر الجرجاني قد رمى إلى مراعاة معاني النحو فيما بين الكلم، وأن حازماً رمى إلى تطبيق معاني المنطق. ونحن وإن كنا نعلم أن الألفاظ والمعنى من صميم مباحث البلاغة، إلا أننا نجد أن للمنطقة أبحاثاً فيما يتعلق بهذين الاتجاهين. أما فيما يتعلق بالتركيب فإنها تعنى مراعاة الحركات والسكنات في الوحدة الوزنية من البحر العروضي، الذي يكون عادة مؤلفاً من مجموعة تفعيلات؛ مؤلفة من أسباب وأوتاد على اختلاف البحور.

وأما فيما يختص بالقسم الرابع وهو الأسلوب، فإن حازماً يكاد ينفرد به دون غيره من البلاغيين، لأننا لا نكاد نعثر لأي منهم بحث متكامل من وجهة نظر صاحبه، كهذا الذي وجدناه عند حازم.

وفيما يتعلق بمنهج الكتاب، وتبويبه، فإنني لا أذهب إلى ما ذهب إليه بعضهم من أن حازماً اقتدى بأرسطو في منهجه وخطته، ذلك لأننا نجد له ما يناظره في التراث العربي الإسلامي. ولا أ جانب الحقيقة إذا قلت، إن هذا الكتاب في خطته متأثر بكتاب "جهاز مقالة" لظامي العروضي السمرقندى. ذلك أن الكتاب يقع في أربع مقالات كما هو واضح من تسميته، وكل مقالة لها موضوع متفرد، وكل موضوع يتفرع إلى عشر حكايات أو يزيد. وإذا كان الكتاب يختلف في طبيعة موضوعاته عن كتاب حازم، فإن ذلك لا يمنع تأثيره به، أو الاقتداء بخطته. وليس هذا مجال المشابهة الوحيد، بل إن ملابسات تأليف الكتابين تكاد تكون واحدة. وقد يقول قائل: إن كتاب العروضي لم يترجم إلا حديثاً، فكيف تأتي لحازم أن يطلع عليه، وليس بين أيدينا ما يثبت أنه كان يقرأ بالفارسية؟ فأقول: صحيح ليس لدينا دليلاً مادياً به نستطيع الجزم بأن حازماً كان يجيد الفارسية، لكنني وجدت أحد تلامذته وهو أبو حيان النحوي<sup>(١)</sup>. يجيد الفارسية، فلا استبعد اطلاع حازم على كتاب العروضي بصورة أو بأخرى، ثم اقتدى بخطته وأسلوبه، لا بموضوعاته.

ووجه المشابهة بين كتاب حازم وكتاب العروضي تتأكد لنا في النواحي التالية:

(١) انظر: *فتح الطيب*، ج١، ص٨٦٠ - ٨٦١.

وهذا يتمشى مع منهجهما ذلك أن العروضي يرى عدة السلطان. الكاتب والشاعر والمنجم والطبيب. ويرى حازم عدة الشاعر: الألفاظ، المعاني، والمباني، والأسلوب.

١- الأسلوب: ونعني به طريقة الكاتب في أداء العبارات على نسق ينسجم مع طبيعة الموضوع. فأسلوب حازم، يتفق مع أسلوب العروضي في خلوه من الحشو، وفي الوضوح في تأدية الفكرة، إلا أنه يقصر عنه في الناحية الجمالية التي هي خصيصة ظاهرة من خصائص الأسلوب الأدبي، أما أسلوب حازم فيجذب إلى الأسلوب العلمي الذي يؤدي المعاني في اختزال شديد، وجفاف يكاد يقطع عليك نسخة المتابعة بين الحين والحين.

٢- الظروف الملائبة لتأليف كل من الكتابين .

٣- الخطة التي احتذها كل منهما ، وأعني بها تبويب الكتاب وأقسامه. وليس ذلك يعني ضرورة أن العروضي كان متأثراً بغيره، قد يكون، ذلك كذلك لكنه أصيل في هذا المنهج بالنسبة إلى حازم، لكونه الرائد فيه.

٤- والكتابان بلا مقدمة ولا خاتمة.

وكتاب حازم يقع في ثلاثة أقسام مخالفًا بذلك كتاب العروضي، وهذا يبدو واضحًا في لون المعارضة التي ينتهجها حازم للإخفاء، إذ إن القسم الرابع لم يسقط من الكتاب كما يتوهם بعضهم، بل هو مثبت ومنتشر في الأقسام الثلاثة الباقية. إذ المعقول منطقاً أنه مؤلف من أربعة أقسام، وكل قسم يتضرع إلى أربعة مناهج، وكل منهج يقع في فقرٍ تقلّ أو تكثر، على حسب طول الموضوع وقصره.

وفقر الكتاب تبدأ عادة بإضاءة أو تتوير، والإضاءة أحياناً تكون فكرة مستقلة، ويأتي التتوير شرحاً لها، أو قد تكون الإضاءة والتتوير بمعنى واحد، تحدده طبيعة الموضوعات والاسترسال فيهما. ولابد لنا أن نشير إلى أن حازماً في جميع أبحاثه إنما يتکئ على الناحية العقلية المنطقية. وهو في خواتيم أبحاثه لموضوعاته عادة ما يعنونها بما آم و معالم، يأخذ بذلك في الكلام عن قضايا

بديعية لاصقة بالموضوع وأصيلة فيه على حد اعتقاده. يبدأ كلامه بالمعاني لا بالألفاظ كما قد يُتَوَهَّمُ، ثم المبني ثم الأسلوب.

على أن علم البيان في كتاب حازم لا نكاد نجد له أثراً يعتد به، أما علم البديع فهو يأتي عادة في خواتيم أبحاثه لموضوعاته المختلفة، إذ جعل لكل مبحث من المباحث اللون البديعي اللصيق به. وليس القصد من علم المعاني عنده مفهوماً كما فهم مؤخراً من أنه العلم الذي يعرف به وجه الصواب في تأدية المعنى مع مطابقته لمقتضى الحال، إذ خرجه تحريرات أخرى سنتناولها عند الكلام عن المعاني. وكونه أهمل علم البيان فهذا منطقي؛ لأنه إنما يحتذى بالخلفاجي، وهذا العلم عند الخفاجي مضام تماماً. أما علم البديع فيأتي عنده في مؤخرة القضايا البلاغية التي تناولها، واضعاً إياه موضع التوشية من الثوب، التي عادة ما تأتي في أطرافه السفلية.

#### أسلوبه في الكتابة:

بعد دراستنا لأثار حازم الشعرية والثرية، يمكننا أن نقف عند أسلوبه في الكتابة، سواء أكان ذلك في نظمه أو نشره. وأسلوبه في الشعر كما هو واضح يجذب إلى الصنعة التي هي تخير الكلمات، وسبك لها في عبارة تتسم بالقوة والجزالة. وقد ألزم حازم نفسه قواعد ثابتة في كل أشعاره، فهو يبدأ بتخير الألفاظ، ثم يتخير البحر العروضي الذي هو أولي - في اعتقاده - بنوعية معانيه، و اختيار قافية تتناسب - في نظره - تلك الألفاظ والمعاني والبحر العروضي الذي هو أولي - في اعتقاده - بنوعية معانيه. لذا جاء شعره - في معظمها - صناعة أميز مميزاتها بعد عن المواتاة والطبع. فلو أنه ترك نفسه على سجيتها، لكان ذلك أكثر فائدة له وللفرن، ذلك أن تلك القيود التي وضعها للشعراء، كان قد التزمها هو، فكبلتة وقضت على عنصر الجمال الذي تهش له النفس وتتطرب. ولذا جاء شعره أشبه ما يكون بالنظم الذي هو

أشبه بالشعر التعليمي، من أمثال المنظومات المعروفة في أدبنا العربي. وحازم نفسه قد ساهم بقسط وافر في هذه المنظومات، حيث له منظومة شعرية هي المقصورة، والقصيدة النحوية اللتان، جاري بهما روح عصره. ولن يست هذه القيود أو القوانين النظمية - كما يسميها هو - وحدها التي التزمها حازم، بل لقد ألزم نفسه قيوداً أخرى أدخل في باب الصنعة منه في باب الطبع، وهي المحسنات البديعية التي تدخل في باب البحور والقوافي من أمثال التصريح والتحجيل، والتسهيم، والتضمين، ورد الأعجاز على الصدور ونحوها. وساعدته على ذلك أنه لم يكن من أصحاب العواطف الجياشة التي من سماتها القلق والاضطراب والعجلة التي تجعل النفس منقادة مع سجيتها، وتفتقر إلى عنصر المهلة الذي هو بالضرورة من صفات أولى العواطف المترددة، الذين يكتبون عواطفهم، أو يقيدونها بقيود معينة، أميز مميزاتها التؤدة والوقار.

ليس هذا فحسب، وإنما لأن حازماً وفر نفسه لحفظ أساليب الشعراء وأشعارهم، وبخاصة الجاهليين منهم، ومن تلامهم من شعراء الإسلام. فلما قال الشعر الذي هو بالضرورة تجربة نفسية خاصة؛ جاء شعره متشابهاً، ومعانيه مكررة من النوع الذي يلقانا متداولاً معروفاً منذ أن تفتحت أدفاننا على قراءة الشعر. والقارئ لأشعار حازم يستطيع أن يلاحظ في وضوح أن نفسه الشعري، يتعدد بين هؤلاء، مهما حاول صبغه بالتلوين الذاتي. فإذا وضع لنا أنه في جميع أشعاره يكرر معانيه، فمن باب أولى لا تكون شخصيته الشعرية من القوة التي تجعله يخفي ما يأخذ من أساليب الشعراء أو ألفاظهم، أو معانيهم. وإذا نحن انتقلنا من أسلوبه الشعري إلى أسلوبه النثري، نجد أن هناك فرقاً شاسعاً بين الأسلوبين. وقد استعرضنا عينة من إنتاجه النثري في خطبته التي قدم بها مقصورته. فكان واضحاً أنه إنما يجاري روح عصره في تعلم الصنعة البديعية،

واختيار الألفاظ الاصطلاحية التي أخذها من محيط علماء الكلام والفلسفه  
والمنطقة.

فليس في أسلوبه النثري جمال أسلوب الأدباء الكتاب أولى البيان الساحر.  
فالمرء قد تملأه الدهشة عندما يلاحظ أنه ينص على استبعاد ألفاظ  
المتكلمين والمنطقة والفلسفة واصطلاحاتهم، ثم يعود ليستعملها في أسلوبه  
النثري. مجازة لغيره في القول الذي قد تتخاذل عنه قوى النفس، حين إنشاء  
قول خاص به، فتشئ قولهً من شأنه أن يوافق سجيتها.

إلا أنها نجد أسلوبه في كتاب المنهاج، الذي هو موضوع الدراسة، يختلف  
عن بقية إنتاجه. فأسلوبه هنا هو ذلك الأسلوب الرياضي الذي يتسم بالدقة  
والوضوح والتشذيب، وتحاشي فضول الكلام، بحيث تؤدي العبارة ما أنيط  
بها من فكرة دون زيادة ولا نقصان. وبحيث إنك لا تستطيع أن تحذف أو  
تضيف كلمة واحدة دون أن ترك فيه خلاً يجعلك تمنى أن لو تركته دون  
إضافة على حال نقصه. وخاصية هذا الأسلوب هو أنه يفتقر إلى الجمال شأنه  
في ذلك شأن الأساليب العلمية التي تهتم بالحقيقة، تاركة ما للأسلوب في  
نفسه من مزايا. وأستطيع القول بأن أسلوب حازم في كتابه المنهاج قد وصل  
باللغة العربية في تأدية المعرف العلمية أو الحقيقة المجردة لوضع التعبير، إلى  
أقصى درجة لا يستطيع مكابر أن يقول إنها لا تصلح أو تفتقر إلى خصائص  
تقعدها من أن تكون لغة للعلوم. وليس هذا مما يتناوله هذا البحث، بل أردت  
به أن أؤكد أن حازما قد وصل بأسلوبه إلى غاية بعيدة.

فهو في أسلوبه الشعري، يختلف عنه في أسلوبه النثري، أما في كتابه  
المنهج فأسلوبه علمي يفتقر إلى عنصر الجمال، وقد حالفه التوفيق في أنه إنما  
يكتب قوانين علمية في مجال النقد والبلاغة. وهذا الأسلوب هو نتيجة تطور  
لأسلوب الخفاجي، وعبد القاهر الجرجاني، ونظمي العروض السمرقندى.

على أنني يجب ألا أغفل عامل البيئة والظروف الخاصة بكل منهم. أضف إلى ذلك أن ثقافة حازم المنطقية الفلسفية أملت عليه أن يختار هذا الأسلوب المنطقي الرياضي. وفيما يأتي سنعرض لنماذج من هذا الأسلوب لكي نكشف عن بعض مزاياه. قال وهو يتحدث عن تخيير الألفاظ : " وأنت تجد الآن الحريص على أن يكون من أهل الأدب المتصرفين في صوغ قافية أو فقرة من أهل زماننا يرى وصمة على نفسه أن يحتاج مع طبعه إلى تعليم معلم وتبصير مبصر. فإذا تأتي له تأليف كلام مقفى موزون، وله القليل الفث منه. بالكثير من الصعوبة، بأي وشمخ، وظن أنه سامي الفحول وشاركتهم، رعنونة منه وجهلا، من حيث ظن أن كل كلام مقفى موزون شعر. وأن مثله في ذلك مثل أعمى أنس قوما يلقطون دراً في موضع تشبه حصباوه الدر في المقدار والهيئة والمensus، فوق بيده بعض ما يلقطون من ذلك فأدرك هيئته ومقداره وملمسه بحسنة لمسه، فجعل يعني نفسه في لقط الحصباء على أنها در، ولم يدرأن ميزة الجوهر وشرفه إنما هو بصفة أخرى غير التي أدرك. وكذلك ظن هذا أن الشعرية في الشعر إنما هي نظم أي لفظ اتفق، كيف اتفق نظامه وتضمنه أي غرض اتفق على أي صفة اتفق، لا يعتبر عنده في ذلك قانون ولا رسم موضوع. وإنما المعتبر عنده إجراء الكلام على الوزن والنفاذ به إلى القافية. فلا يزيد بما يصنعه من ذلك على أن يبدي عن عواره، ويعرب عن قبح مذاهبه في الكلام وسوء اختياره<sup>(١)</sup>.

وهذا نموذج آخر: " ولشدة حاجة العرب إلى تحسين كلامها اختص كلامها بأشياء لا توجد في غيره من ألسن الأمم. فمن ذلك تماثل المقاطع في الأسجاع والقوافي لأن في ذلك مناسبة زائدة، ومن ذلك اختلاف مجاري الآواخر، واعتقاد الحركات على أواخر أكثرها، ونياطهم حرف الترجم

(١) المنهاج: ص ٢٧ - ٢٨.

بنهايات الصنف الكثير المواقع في الكلام منها لأن في ذلك تحسيناً للكلام بجريان الصوت في نهاياتها، ولأن للنفس في النقلة من بعض الكلمة المتوعة المجرى إلى بعض على قانون محدد راحة شديدة واستجداداً لنشاط السمع بالنقلة من حال إلى حال، ولها، في حسن اطراده في جميع المجرى على قوانين محفوظة قد قسمت المعاني فيها على المجرى أحسن قسمة، تأثر من جهتي التعجب والاستلذاد للقسمة البدعة والوضع المناسب العجيب. فكان تأثير المجرى المتوعة وما يتبعها من الحروف المصوّنة من أعظم الأعوان على تحسين موقع المسموعات في النفوس وخصوصاً في القوا في التي استقحت فيها العرب كل هيئة تستحسن من اقترانات بعض الحركات والسكنات والحروف المتماثلة المصوّنة وغير المصوّنة. ببعض، وما تتقدّم إليه تلك الاقترانات من ضروب الترتيب. وهذه فضيلة مختصة بلسان العرب. ولهذا قال أبو نصر: "إن الألسن العجمية متى وجد فيها شعر مقمى فإنما يرثون أن يحتذوا فيه حذو العرب. وليس ذلك موجوداً في أشعارهم القديمة"<sup>(١)</sup>.

ويقول كذلك بمناسبة ضعف ملامة الذوق في تمييز الشعر: "إنما هان الشعر على الناس هذا الهوان لعجمة ألسنتهم واحتلال طباعهم. ففابت عنهم أسرار الكلام وبدائعه المحركة جملة فصرفوا النقص إلى الصنعة، والنقص بالحقيقة راجع إليهم موجود فيهم، ولأن طرق الكلام اشتبهت عليهم أيضاً. فرأوا أخسأ العالم قد تحرّفوا باعتقاد الناس واسترفاد سواسية السوق بكلام صوروه في صورة الشعر من جهة الوزن والقافية خاصة، من غير أن يكون فيه أمر آخر من الأمور التي بها يقوم الشعر. وكان منزلة الكلام الذي ليس فيه إلا الوزن خاصة من الشعر الحقيقي منزلة الحصير المنسوج من البردي وما جرى

(١) المرجع السابق، ص ١٢٣ - ١٢٤.

مجراه من الحلة المنسوجة من الذهب والحرير، لم يشتركا إلا في النسج كما  
لم يشترك الكلامان إلا في الوزن<sup>(١)</sup>.

---

(١) نفس المرجع ، ص ١٢٤ - ١٣٥.

رَفِعٌ

عبد الرحمن البُشري  
أُسلئه الله الفروسي

الفصل الثالث

## منهج حازم البلاغي

١) أصول منهجه البلاغي :

أولاً : أصول فلسفية

ثانياً : أصول فنية

٢) مباحث بلاغية عامة في المنهاج .

رَفِعُ

بِعْدَ الرَّسْعِنِ الْجَنِيِّ  
أَسْكَنَ اللَّهُ الْفَرْوَكَسَ

أصول منهج حازم البلاغي  
عبد الرحمن الغنّي  
السلّمان لله الفوز

**أولاً: أصول فلسفية:**

تظهر الأصول الفلسفية لمنهج حازم في المبادئ والقواعد التي التزم بها في معالجة المادة البلاغية التي تناولها في هذا الكتاب، من نواحي المنهج والطريقة والأسلوب، ونبذتها في نقاط أهمها ما يلي:-

**1- التقرير:**

يقرر حازم حقيقة لا ينبغي أن تفوت علينا، وهي أنه يتبنى ما وصلت إليه جهود أسلافه في مجال النقد والبلاغة، فهو لا ينقضها ولا يناقشها، وإنما يتبنّاها على ما هي عليه، ويضيف إليها ما ينقصها في رأيه، إذ إنهم تكلموا في أشياء قتلوها بحثاً، وتركوا نواحي منها التي اختص بها حازم من وجهة نظره، فأخذ يصول ويتجول فيها دون منازع، يقول : "أنا أدرج تفاصيل هذه الجملة في ما أشرعه إثر هذا من المعالم والمعرف بحسب ما يتوجه إليه النظر في معلم معلم ومعرف معرف من ذلك، ليتعرف بذلك الطرق الصحيحة في اعتبار ما تكون عليه أحوال المعاني الذهنية، وما هي أمثلة له بالنظر إلى ما يستحسن من ذلك . وقد سلكت من التكلم في ذلك مسلكاً لم يسلكه أحد من قبلني من أرباب هذه الصناعة لصعوبة مراممه، وتوعر سبيل التوصل إليه، هذا على عدا هذا القسم بعض ظواهر ما اشتغلت عليه تلك الصناعة (فتتجاوزت أنا تلك الظواهر) بعد التكلم في جمل مقنعة مما تعلق بها إلى التكلم في كثیر من خفايا هذه الصناعة ودقائقها على حسب ما تقدم وما يأتي إن شاء الله" <sup>(1)</sup>.

---

(1) انظر: المنهج ، ص ١٨.

٢- التبني والمعارضة :

رُفَع  
جبن الرَّاعِي (الْقَرْبَى)  
أَسْكَنَ لِلَّهِ الْمُزَوَّدَيْسَ

تكلم حازم كما رأينا - عن الألفاظ، ولكنه ينظر إليها لا من الناحية المألوفة عند علماء النقد والبلاغة فحسب، وإنما نحا بها نحو أبحاث المناطقة. وتكلم أيضاً عن المعاني كلاماً مستقيضاً، ولكنه خرج به إلى ناحية منطقية غالبة، حتى أخرجه إلى دائرة المنطق، وخرج به عن البلاغة بأساليبها المعروفة في الدرس البلاغي العربي، إلا أنه لم يتكلم لا من قريب ولا من بعيد عن علم البيان. ولم يفصل لعلم البديع فصلاً خاصاً به، وإنما تناوله على أنه لون من الألوان البلاغية يمكن أن يتبع أي قسم من أقسام الكتاب المفصلة.

٣- الخروج بالبلاغة عن حيز المحلية إلى حيز العالمية :

يرى حازم أن أرسطو تكلم في بلاغة الشعر كلاماً وافياً بمقصوده، في الشعر بحسب عادة أهل الزمان والمكان، لكن غير واف بمقصوده هو. أما مقصود حازم فهو الكلام في قوانين الشعر المطلق الذي يتعدى حدود الزمان والمكان، والتقصير الذي سرى إلى أرسطو، هو من ناحية تقدم الزمن، لكونه لم يطلع على أساليب لغة العرب وفنونها الكلامية، إذ إنه لو اطلع عليها لكان زاد على ما وضع من القوانين الشعرية، قال: "إإن الحكيم أرسططاليس، إن كان اعتنى بالشعر بحسب مذاهب اليونانية، إنما كانت أغراضًا محدودة في أوزان مخصوصة، ومدار جل أشعارهم على خرافات كانوا يصنعنها، يفرضون فيها وجود أشياء موجودة نحوًا من أمثال كلية ودمنة، ونحوًا مما ذكره النابغة من حديث الحياة و أصحابها. وكانت لهم طريقة أيضًا وهي كثيرة في أشعارهم - يذكرون فيها اشتغال أمور الزمان وتصارييفه، وتتقل الدول وما تجري عليه أحوال الناس وتؤول إليه. ولو وجد الحكيم أرسطو في شعر اليونانيين ما يوجد في شعر العرب من كثرة الحكم والأمثال، والاستدلالات واختلاف ضروب الإبداع في فنون

الكلام لفظاً ومعنى، وتبصرهم في أصناف المعاني وحسن تصرفهم في وضعها ووضع الألفاظ بازائهم، وفي إحكام مبانيها واقتراطاتها ولطف التفاصيل وتميماتهم واستطراداتهم، وحسن مأخذهم ومنازعهم وتلاعيبهم بالأقوال المخلقة كيف شاءوا، لزاد على ما وضع من القوانين الشعرية. فإن أبي علي ابن سينا قد قال عند فراغه من تلخيص القدر الذي وجد في هذه البلاد من كتاب الشعر للمعلم الأول. وقد بقى منه شطر صالح ولا يبعد أن نجتهد نحن فبتبدع في علم الشعر المطلق وفي علم الشعر، بحسب عادة هذا الزمان، كلاماً شديداً التحصيل والتفصيل، وأما هنا فلتقتصر على هذا المبلغ<sup>(١)</sup>. ويدوأن هذه الفكرة الأخيرة هي التي أملت على حازم تأليف كتابه المنهاج.

#### ٤- الخروج بالبلاغة من إطارها القديم إلى إطار جديد:

لقد كانت البلاغة العربية منذ أن ولدت، مجالاً للبحث عن وجوه الإعجاز في الأسلوب القرآني. وظل هذا هو الحقل الذي تدور حوله البلاغة طيلة القرون المتعاقبة حتى وصلت القرن السابع، العصر الذي عاش فيه حازم، فعمد إلى تغيير وجهتها تغييراً تاماً، حيث حولها من مجال البحث في النثر إلى البحث في الشعر، فخالف بذلك كل الذين سبقوه حتى أرسطو. ومعروف أن البلاغة العربية وجدت لخدمة القرآن الكريم، وإثبات الإعجاز في نظمها، فأراد حازم الخروج بها من هذا الإطار إلى إطار جديد هو القصيدة الشعرية، وما تتألف منه، من ألفاظ ومعان وبحور وقواف، وما يتاسب مع كل هذه الوجوه من عناصر الاستحسان التي توجبها الأحكام البلاغية.

---

(١) انظر: المنهاج ، س ٦٩ وما بعدها.

## ٥- من الأثار اليونانية بالبلاغة العربية:

من المعلوم أن البلاغة اليونانية تهتم بالتشويق والإثارة، أما البلاغة العربية فتبحث عن الوجوه التي يكون الكلام فيها واضحاً، وكيفية وصوله إلى الأفهام، ومراعاة مقتضى الأحوال في ذلك. إلا أن حازماً اعتمد العنصر اليوناني في جميع أبحاثه البلاغية تاركاً العنصر العربي الأصيل جانباً، لذا جاء كلامه في البلاغة شديد الغموض، الشيء الذي جعل البعض يعتقد أنه ينحو منحى اليونانية في أبحاثه.

## ٦- البلاغة من وجهة نظر حازم هي العلم الكلي الذي يهيمن على غيره من بقية علوم اللسان :

وكم قلت إن حازماً أخرج البحث البلاغي إلى دائرة الشعر وقصره على القصيدة الشعرية على التحديد، فكان لابد أن تخضع كل العلوم التي تتالف منها أو تكون متداخلة فيها، إلى دائرة العلم البلاغي، فالآلفاظ والمعاني، والبحور والقوافي، والنحو والمتون اللغوية، وكل ما هو مؤلف للكلام الشعري أو متصل به، فهو لابد أن يخضع إلى دائرة الدرس البلاغي من وجهة نظر حازم، لذا وجدناه ولأول مرة يستذكر على العروضيين علمهم، ويدعى أن البلاغيين وحدهم هم أهل المعرفة الحقة حتى في علم العروض الذي هو دائرة تخصصهم الوحيد. يقول: "إن هذه الصناعة (أي البلاغة) لا يليق بها أن تخرج إلى محض صناعات اللسان الجزئية، وأن تستقر في فيها تفاصيل تلك الصناعات، وإنما نتكلّم من ذلك في ما له علاقة بصناعة البلاغة، أو في ما عسى التكلّم في هذه الصناعة أن يستطرد إليه من ذلك. وأكثر ما تكلّم البليغ أيضاً من ذلك في قوانين كلية يمكن أن يستربط منها أشياء في"

صناعات اللسان الجزئية. فلهذا وكلنا ذكر ما وقع من تغيير تغيير في عروض عروض وضرب ضرب وزن وزن لصاحب صناعة العروض فليتصفح هناك<sup>(١)</sup>.

ويستطرد قائلاً في مقام مشابه: "فهذا الذي قلته في مجاري الأوزان ومجاري تركيباتها وما يسوع فيها هو الرأي الصحيح الذي تعضده الآراء البلاغية والقوانين الموسيقية ويشهد به الذوق الصحيح والسماع الشائع عن فصحاء العرب. فدع عنك ما غيره أو وضعه العروضيون أو الرواة من الأبيات المضمحة التي لا يوجد لها نظير في الأشعار الفصيحة الصحيحة الرواية، فقد رد بعض العروضيين ما استشهد به بعضهم من الأبيات الفاسدة، وزين بعضهم شواهد بعض. وكثير أيضاً مما وضع واختلف أو غير جاز عليهم وعلى أكثرهم. فلهذا يجب أن لا يقبل شيء يخالف ما قلناه لأننا وضعننا هذه القوانين بحسب ما شهدت به أصول علوم جليلة، بها يتميز الصريح المحض من الزائف البهرج في كل مذهب من مذاهب اللسان وأخذ البيان"<sup>(٢)</sup>.

٧- **الصيغة المنطقية هي الغالبة على منهجه بحيث جعل موضوعاته جميعاً في شكل قضايا لها مقدمات ونتائج:**

ولا يفوتنـي بهذه المناسبـة أن أذكر بأن بعض الذين كتبوا عن حازم قد تمحلوا تمـحلاً شديداً، وما ذاك إلا لأنـهم تعجلوا الفهم، ولو أنـهم تروروـا، لأدركوا حقـيقـة أمرـه، لـذا ذهـبـوا في تقـسيـره المـذاـهـبـ حتى إـنـا وجـدـنا هـنـاكـ من يـرـدهـ عنـ الـبـلـاغـيـنـ جـملـةـ<sup>(٣)</sup>.

(١) انظر: المنهاج ، ص ٢٤٤.

(٢) انظر: المنهاج : ص ٢٥٨.

(٣) انظر: مـصـادـرـ التـفـكـيرـ النـقـديـ وـالـبـلـاغـيـ ، ص ٦٨.

## ثانياً: أصول فنية:

### ١- موقفه من قضية الخلق الفني والابتكار:

ما دمنا بإزاء منهج جديد من الدرس البلاغي، مهمته المزج بين الأصالة والمعاصرة في الثقافة والفنون والأداب، وبخاصة في مجال الشعر والنشر، فلابد من أن نضع في اعتبارنا هذه الفكرة التي اختمرت في رأس حازم وسيطرت على تفكيره، حتى إنه أجهد نفسه في تحقيقها ليخرج لنا بقانون جديد، هو تكميل لما نقص السابقين - في اعتقاده - ودستور عام يتحدد حدود الزمان والمكان.

ولابد كذلك من النظرة الشمولية للناحية الفنية للأدب عند كل من اليونان والعرب، وعند شيخنا حازم بصفة خاصة. ذلك لأنه بغير هذه المقارنة، والكشف عن هذه الناحية يصعب علينا تبيان مواضع التأثير والتآثر والأصالة في الأدبين. ولنسنا بطبيعة الحال في موقف دراسة مقارنة بين هذين الأدبين، بل ما يعنينا هنا هو الوقوف على مواطن الإبداع ومفترقات الطرق التي ينشعب إليها العمل الأدبي بأجناسه المختلفة. أي النواة التي عليها مدار البحث في شيء فني ينتمي إلى جنس الأدب. وهذا يستدعينا ضرورة الكلام عن قضية الابتكار والخلق في الأدبين اليونياني والعربي. وقد عبر العرب عن الابتكار بالطبع ويعنون به صدق الشاعر في التعبير عن تجربته دون تكلف. وقد فهمه اليونان على أنه خلق صورة متكاملة بغض النظر عن الأحكام المنطبقة عليه من حيث صدقها أو كذبها.

ولإبراهيم سلامه آراء تستوعب هذه الفكرة وتکاد أن تستقصيها استقصاءً تاماً وفيها يقول : " إن السفسيطائيين وغيرهم من الخطباء يعتبرون الخطابة هنا ، ويعدون الفن الكلامي أوفي أنواع الفنون. ولكنهم لا يحددون

معالم هذا الفن، بل يجرؤون فيه على المزاولة والوتيرة الواحدة، وهذا (الروتين) غير جدير بأن يطلق عليه اسم الفن. فإن الفنية الأدبية ليست تجربة، لأن التجربة لا تعرف إلا وقائعاً لها الخاصة بها، فإذا قيل إن هناك فناً للعمارة، فليس معنى ذلك أن من قام بتجربة واحدة وأقام عمارة واحدة، أو أن من قام بعدة تجارب، وأقام عدة عمارات يعد فناناً... وإنما الفنان المعماري هو صاحب الاستعداد العقلي الموصى إلى الابتكار<sup>(١)</sup>.

فالفنية إذن هي الإمكانيات الدائمة التي يمتلكها الفنان -أي فنان- ويستطيع بها أن يعبر عن تجاربه المختلفة بموهبة واقتدار بحيث إنك تلمح في نتاجه أن هذه الملكة طوع يده متى شاء وكيف شاء، دون أن يفتقدها في لحظة من اللحظات، إذ إن الفن تكميل للطبيعة وليس وصفاً لها. يقول سلامة: "والفنان يستطيع أن يضفي جمالاً على شيء ليس جميلاً في ذاته، وليس موضعاً للجمال، فإذا وضعنا شيئاً أو أشياء وضعاً مادياً كما هو، أو كما هي، في الواقع وفي الطبيعة كأن تقول السماء زرقاء، والشمس حارة أو مضيئة فليس هناك فن، وليس هناك استعداد فني، لأنه لا ابتكار ومن ثم لا فنية"<sup>(٢)</sup>.

وإذا نحن رجعنا إلى الفنية وقارناها بالابتكار، فإننا نجد أن الابتكار شيء إضافي، لمحه الأديب في ذاتية أو عرضية، فألحّ عليه وأبرزه، فهو من عمل الشاعرية. فالذى يقلب الفكرة فيجعل البخيل كريماً إذا مدح، وال الكريم بخيلاً إذا هجا، مبتكر أضاف جديداً إلى الفكرة، أو فهم من الفكرة غير الفهم الشائع لدى الغير. فالفنية هي القدرة على الخلق والابتكار، أو هي السلوك العقلي الذي يقود مواهبنا حسب منهج خاص نحو الخلق والابتكار.

---

(١) بلافة أرسسطو بين العرب واليونان. د. إبراهيم سلامة، ص ٤٧، ط ٢، مطبعة أحمد علي مخيم، الأنجلو ١٣٧١هـ، ١٩٥٢م. القاهرة.

(٢) نفس المرجع، ص ٥٢.

هذا هو مجمل القول في الخلق الفني والابتكار كما رأه إبراهيم سالمة عند اليونان وأرسطو بالذات، وهو على اقتضائه واف بالمقام، إذ إنه يعطي تصوراً كاملاً للموضوع من زواياه المختلفة. وإذا نحن بحثنا عن الخلق الفني والابتكار عند أدباء العرب، فإننا نجدهم قد اضطربوا في هذه الناحية اضطراباً شديداً. وبمعنى آخر، فإن مفهوم الابتكار عندهم قد تردد بين الطبع والصنعة والحفظ والاستباط، بغض النظر عن العملية العقلية التي تصحب عادة التجربة الشعرية. وقد اقترب الابتكار عندهم بـ الموهبة أو المواتاة، وقالوا في ذلك الذي تواتيـه سليقة مطبوع، وعن غيره من يحكـكون ويـجودون، صانع، وقد تـنعكس الصورة عند بعضـهم حسب اختلاف الأذواق وتتابع الأزمنـة. وهناك من يـرد الطبع إلى عملية التجويد والانسجام مع الموروث الثقافي كـحازم القرطاجـي الذي سيأتيـ الكلام عنه فيما بعد.

وفيـ الكلام عنـ الصنـعة يـرويـ الجـاحظـ عنـ الأصـمعـي قولهـ: "ـزـهـيرـ بـنـ أـبـيـ سـلـمـيـ،ـ وـالـحـطـيـةـ وـأـشـاهـهـمـاـ،ـ عـبـيـدـ الشـعـرـ،ـ وـكـذـلـكـ كـلـ منـ جـوـدـ النـظـرـ حـتـىـ يـخـرـجـ أـبـيـاتـ الـقـصـيـدـةـ كـلـهاـ مـسـتـوـيـةـ فـيـ الـجـوـدـةـ،ـ وـكـانـ يـقـالـ:ـ لـوـلـاـ أـنـ الشـعـرـ قـدـ كـانـ اـسـتـعـبـهـمـ وـاسـتـفـرـغـ مـجـودـهـمـ حـتـىـ أـدـخـلـهـمـ فـيـ بـابـ التـكـلـفـ وـأـصـحـابـ الـصـنـعـةـ،ـ وـمـنـ يـلـتـمـسـ قـهـرـ الـكـلـامـ،ـ وـاغـتـصـابـ الـأـلـفـاظـ،ـ لـذـهـبـواـ مـذـهـبـ الـمـطـبـوـعـينـ،ـ الـذـيـنـ تـأـتـيـهـمـ الـمـعـانـيـ سـهـواـ وـرـهـواـ،ـ وـتـشـالـ عـلـيـهـمـ الـأـلـفـاظـ اـثـيـالـاـ،ـ وـإـنـماـ الـشـعـرـ الـمـحـمـودـ كـشـعـرـ النـابـغـةـ الـجـعـدـيـ وـرـؤـبـةـ،ـ وـكـانـ أـبـوـ عـبـيـدةـ يـقـولـ وـيـحـكـيـ ذـلـكـ عـنـ يـونـسـ<sup>(١)</sup>ـ.

وهـذاـ الـكـلـامـ كـمـاـ يـبـدوـ لـاـ يـتـصـلـ بـعـمـلـيـةـ الـإـبـدـاعـ الـتـيـ هـيـ خـلـقـ صـورـةـ فـنـيـةـ عـنـ تـجـربـةـ مـعـيـنـةـ مـطـابـقـةـ أـوـ مـخـالـفـةـ لـمـاـ هـوـ مـأـلـوفـ فـيـ الـوـاقـعـ،ـ إـذـ إـنـ الـفـنـ

(١) البيان والتبيين لأبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ جـ ٢ ، صـ ١٣ ، تحقيق عبد السلام محمد هارون ، طـ ٢ ، مـطـبـعـةـ التـالـيفـ وـالـتـرـجـمـةـ وـالـنـشـرـ ، ١٩٦٠ـهــ ١٣٨٠ـمــ ، الـقـاهـرـةـ.

تمكيل للطبيعة، أو محاكاة لها أو تجميل وتحسين لها. وهذا القول يقف عند النظرة الشكلية للأدب، ولا ينفذ إلى مضمونه. والعرب- وإن كانوا قد أغفلوا الحديث عن دور العقل مباشرة كمعرفة أصلية في عملية الخلق الفني- إلا أنهم حاموا حوله تارة باسم الاستباط، وأخرى باسم التفكير وأول من نادى بدور العقل هو الجاحظ، ولكن نظرته لم تكن لتتبلور كفكرة متكاملة لها طابع الشمول في الأدب العربي. والذي لا شك فيه أن الجاحظ كان يتكلم عن الفنية الأدبية عندما أثار مشكلة الاستباط والحفظ في عملية الخلق الفني وذلك حين قال : "وكرهت الحكماء الرؤساء أصحاب الاستباط والتفكير جودة الحفظ لكان الاتكال عليه، وإغفال العقل من التمييز حتى قالوا الحفظ عدو الذهن، ولأن مستعمل الحفظ لا يكون إلا مقلداً، والاستباط هو الذي يفضي بصاحبها إلى برد اليقين وعزّ الثقة، والقضية الصحيحة والحكم محمود أنه متى أدام الحفظ أضر ذلك بالاستباط ، ومتى أدام الاستباط أضر بالحفظ، وإن كان الحفظ أشرف منزلة منه، ومتى أهمل النظر لم تسرع إليه المعاني، ومتى أهمل الحفظ لم تعلق بقلبه وقل مكثها في صدره، وطبيعة الحفظ غير طبيعة الاستباط" (١).

ولاشك أن الجاحظ كان يقصد - حينما تكلم عن الاستباط والحفظ- الاستعداد الفطري أو الذكاء والطبع والقريحة، فقد فهمت هذه الأشياء فهما متقاربا من غير تفصيل للحدود التي تفصل بعضها عن بعض. وقد أشار إلى الرواية بالحفظ وفضلها عن الاستعداد الفطري وحدة الذكاء والطبع، على

---

(١) آراء الجاحظ البلاغية وتأثيرها في البلاغيين العرب حتى القرن الخامس الهجري، د. أحمد فضل ، ص ٢٥، الهيئة المصرية العامة للكتاب فرع الإسكندرية، ١٩٧٩م.

أنت لا نرى سبيلاً إلى فصل القضيتين، إدراهما عن الأخرى، نسبة لتلازمهما في أي عملية فنية. إذ القصور في إدراهما إخلال بجوهر العمل الفني.

وقد وجدنا صدى لهذه القضية أكثر تبلوراً عند عبد العزيز الجرجاني، وهو بقصد الحديث عن القدماء والمحدين، إذ إنه لا يرى وجوباً للوقوف عند الرواية أو تفضيلاً لها. فقد تصدى إلى الحدود التي تكون ضرورية في الأديب، إذا أراد أن يكون شاعراً. وفصلها إلى أربعة حدود هي: الطبع، والرواية، والذكاء، والدرية. فمما اجتمعت هذه الحدود في الأديب أو الشاعر، فقد اتفقت له صفة الاستحسان. قال: "ولست أفضل في هذه القضية بين القديم والحديث، والجاهلي والمحضرم، والأعرابي والمولد فالطبع أو الاستعداد في لغة العلم الحديث هو سر الأدب وسر التفوق فيه، وهو الذي يتحكم في الأدباء فيجعل منهم قلة تجود بها الحقبة بعد الحقبة من الزمن"<sup>(١)</sup>.

وواضح من هذا السرد أن نقاد العرب قد تحدثوا عن الاستعداد والقريبة، والطبيعة، والذكاء، والفطرة، كما وأنها مسميات لشيء واحد. وقد تحدثوا عن العقل على أنه متلق أمين للأدب، فما وافق العقل جيد، وما خالف فهو رديء مردود. ووظيفة العقل هي التمييز والفرز، أما عملية الخلق في ذاتها، فالعقل بعيد عنها، وما ذاك إلا لأنهم فهموا الشعر على أنه طرب وغناء، وغاب عنهم أن الفن الشعري تصوير الحياة. وتكامل للطبيعة، ومساندة لها. فالفنية إذن هي إضافة جديدة على ذاتية من الذاتيات أو عرضية من العرضيات، ولم تسقط هذه كفكرة متكاملة لدى نقاد العرب، فراحوا يحومون حول الوادي دون أن يضرموا عين النبع.

(١) الوساطة بين المتنبي وخصوصه ، تأليف: أبي الحسن علي بن عبد العزيز الشهير بالقاضي الجرجاني، ص ١٩، طبع وتصحيح وشرح أحمد عارف الزين - مطبعة العرفان - صيدا -

وإذا نحن بحثنا عن هذه الفنية عند حازم القرطاجي، نجد أنه لم يخالف نقاد العرب في شيء منها، بل إنه سائر على دربهم ومقلد لهم، ولم نكد نعثر عنده على شيء يشبه الذي وصل إليه أرسطو ونقد اليونان في شأن هذه الفنية وما استتبعها. وكان متوقعاً أن نراه يقترب من أرسطو، خاصة وقد تبني هو الدعوة إلى تقريب الهوة بين الأدبين العربي واليوناني، أو قل التقريب بين البلاغة العربية والبلاغة اليونانية. إلا أنها وجدناه مقتد ببلاغي العرب، ومبعد كل البعد عن نظرة اليونان خاصة في نظرته إلى الفنية.

وهو بقصد الحديث عن بناء القصيدة تحدث عن الطبع فقال: "النظم صناعة آلتها الطبع. والطبع هو استكمال للنفس في فهم أسرار الكلام، وال بصيرة في المذاهب والأغراض التي من شأن الكلام الشعري أن ينبع بها، فإذا أحاطت بذلك علماً قويّاً على صوغ الكلام بحسبه عملاً، وكان النفوذ في مقاصد النظم وأغراضه وحسن التصرف في مذاهبه وأنحائه إنما يكونان بقوى فكرية واهتداءات خاطرية تتفاوت فيها أفكار الشعراء"<sup>(١)</sup> .. وهذا القول يعود بنا إلى ما قاله الجاحظ، وما نقلناه في أول هذا الفصل، فقوله: "الطبع استكمال للنفس في فهم أسرار الكلام"، أليس يعني الحفظ والرواية عند الجاحظ؟ .. وبقية الجملة إنما تشير إلى ما قاله الجاحظ في الاستنباط، وما قاله الجرجاني في الاستعداد الفطري والطبع. فمن غير المشكوك قولًا أن حازماً لم يخرج عن مناهج العرب فيما يتعلق بالفنية الأدبية. وإذا كان قد تحدث عن مناهج اليونان باستفاضة، ففي الغالب أنه إنما عرف المعلم الأول عن طريق فلاسفة الإسلام من أمثال الفارابي وأبن سينا وأبن رشد، وإن كان قد تجاهل هذا الأخير عن مجرد الذكر؛ لذا جاء بحثه سطحياً لم يتعمق آثار اليونان الأدبية ونظرتهم إلى الفن. وقد عبر الجاحظ والجرجاني عن

---

(١) انظر: المنهاج، ص ١٩٩.

فكريتهم في أسلوب أدبي واضح، وسلك حازم أسلوب الفلسفه والمناظقه في أبحاثه البلاغية. ولم يقف به الحد عند هذا، بل ذهب إلى غمط اليونان وتفضيل العرب عليهم في عدة مواضع من كتاب المنهاج في مثل قوله : " وإنما اتسع في المحاكيات الشعرية، على هذه وكيفيات التصرف فيها، في لسان العرب خاصة. فلذلك وجب أن توضع لها القوانين أكثر مما وضع للأوائل. فإن الحكيم أرسططليس، وإن كان اعتبر بالشعر بحسب مذاهب اليونانية فيه ونبه على عظيم منفعته وتكلم في قوانين عنه، فإن أشعار اليونانية إنما كانت أغراضًا محدودة في أوزان مخصوصة" <sup>(١)</sup>.

وإذا نحن قابلنا نظرية اليونان بنظرية العرب في الخلق الفني أو الفنية الأدبية، فإننا نجد أن العرب قد تحدثوا عن لغة الأدب، فقالوا أقوالاً إن دلت على شيء فإنما تدل على عدم الوصول إلى شيء نستطيع من خلاله أن نحكم بأن العرب فهموا الفنية الأدبية كما حدّدها أرسطو. وهل اللغة إلا وسيلة إلى الغاية التي هي نقل تجربة معينة لواقعة محددة؟ أو لواقف أو مشهد معين؟ ذلك لأن جل اهتمامهم كان منصبًا إلى ناحية اللغة الأدبية. والدليل على ذلك ما نقله في هذا الشأن صاحب المقابسات وذلك حين قال: " .. وكما أن التصوير في تحبير اللفظ ضار ونقص وانحطاط، وحد الإفهام والتفهم معروف، وحد البلاغة والخطابة موضوع، والحاجة إلى الإفهام والتفهم على عادة أهل اللغة، أشد من الحاجة إلى الخطابة والبلاغة، لأنها متقدمة بالطبع، والطبع أقرب إلينا، والعقل أبعد منها" <sup>(٢)</sup>.

(١) المنهاج ، ص ٦٧.

(٢) المقابسات ، لأبي حيان التوحيدى ، المقابسه الثالثة والعشرين ، ص ١٧ ، شرح وتحقيق حسن السنديobi ، ط ١ ، المطبعة الرحمانية ، مصر ١٤٤٧ هـ - ١٩٢٩ م.

والواضح من هذا النص أنه يدور حول لغة الأدب، أما الفنية الأدبية كما وضحتها وكما بسطها أرسطو، فلانكاد نجد لها أثراً بالمعنى الشامل الدقيق، اللهم إلا بدوات هنا وهناك. وإذا كان أبو حيان يتكلم عن اللغة العادية، التي لا شأن لنا بها في مجال الأدب، واللغة الأدبية المحلة بالروادف البلاغية، فقد غاب عليه أن اللغة العادية التي كان يجب أن يجعلها وكذلك هي لغة العلم، والتي بطبيعتها تقريرية لا تهتم بالجماليات، وإنما بالوضوح الذي يقود إلى الحقيقة المجردة في أخص لفظ. وليس الغرض بطبيعة الحال الغض من شأن اللغة الأدبية، إذا كان مبحثها العلم، لأنها إنما تساعد في ترويج النفس والبعد بها عن السأم والملالة. إلا أن اللغة البلاغية عصية بطبيعتها، خاصة إذا كان موضوع البحث الذي تدور حوله علمياً، لأن موضوعات العلم تضيق وتتشتت جزئياتها وسط متاهات صور الخيال. وبالرغم من هذا، فإننا نجد صوراً مثل هذه اللغة متكررة في القرآن الكريم، على الرغم من علمية موضوعاتها التي تتناولها، وهي وجه من وجوه الإعجاز فيه. وفي هذا المقام يقول إبراهيم سالمة: "والعرب يعرفون هذه الفنية الأدبية طبيعية ووسيلة وزادت معرفتهم بها لما استوت حركة الترجمة والنقل من علوم الأوائل"(<sup>١</sup>). وأضيف إلى ذلك أنهم إنما يعرفونها من وجهاً نظر مختلفاً.

ولا ضير على العرب إذا كان جل اهتمامهم ينصب في ناحية اللغة والمادة، فهذا هو الأصيل لديهم على الأقل في بواكير الفنون الأدبية. يقول طه حسين .. فالبيان العربي نسيج جمعت خيوطه من البلاغة العربية في المادة واللغة، ومن البلاغة الفارسية في الهيئة والصورة، ومن البلاغة اليونانية في وجود الملاعنة بين

---

(١) بلاغة أرسطو، ص ٥٤، وما بعدها.

أجزاء العبارة<sup>(١)</sup>. وإنما نقلت هذه العبارة، لأنها يمكن أن تصور بوضوح، لماذا كان اهتمام العرب في بلاغتهم بالناحية اللغوية، أكثر من اهتمامهم بموضوعات الفن وقضاياها التي يعالجها؟ وليس الغاية منها المقارنة أو ما قد ينصرف الذهن إليه من قضايا ليست بأصلية في هذا البحث. وليس هذا قول مطلق بل مقيد حسب تطور مراحل المباحث البلاغية وفق منحدرات التاريخ.

وإذا نحن بحثنا عن الفنية الأدبية في المنهج البلاغي عند حازم القرطاجني، والذي هو موضوع دراستنا، لم نجد عنده شيئاً يخالف فيه عما فهمه العرب من هذه الفنية بعامة، ولا نكاد نشعر عنده إلا ملمة لأطراف القضية وتحديدها تحديداً منطقياً مع الترتيب. قال وهو يتحدث عن القصيدة أو المبني التي خصها بالقسم الثالث من كتابه المنهاج: "وكان النفوذ في مقاصد النظم وأغراضه وحسن التصرف في مذاهبه وأنحائه إنما يكونان يقوى فكرية واهتداءات خاطرية تتفاوت فيها أفكار الشعراء ... فأول تلك القوى وهي عشر: القوة على التشبيه فيما يجري على السجية ولا يصدر عن قريحة بما يصدر عن قريحة. الثانية: القوة على تصور كليات الشعر والمقاصد الواقعة فيها والمعاني الواقعة في تلك المقاصد للتوصل بهذا إلى اختيار ما يجب لها من القوافي ولبناء فصول القصائد على ما يجب نحو ما أشرنا إليه"<sup>(٢)</sup>.

وإذا نحن نظرنا إلى هذه القوى نظرة واقعية، فإننا نجد أن حازماً كان ينظر إلى الفن على أنه صناعة محضة. إلا أنها لا نسلم له تقسيمه المنطقي الذي

(١) من بحثه المقدم للمؤتمر الثامن عشر لجامعة المستشرقين الذي عقد في سبتمبر ١٩٣١ في مدينة لندن بعنوان (البيان العربي من الجاحظ إلى عبد القاهر) في مقدمة كتاب نقد النثر المنسوب لقديمة بن جعفر وصحت نسبته لإبراهيم بن وهب / تحقيق د. أحمد مطلوب، ود. خديجة الحديشي.

(٢) المنهاج، ص ١٩٩.

ذهب إليه، إذ إن الفن لا يمكن أن يكون كالقطع الهندسية التي يمكن نقلها من مكان لآخر دون خلل يضيّب البناء الشعري ككل. والعمل الأدبي الممتاز يولد مخلوقاً له مقوماته التي تعينه على مغالبة حتى مظنه التحول والتغير. ولم يضف حازم على ما هو معروف في عمود الشعر من قضايا وعلى الأخص: شرف المعنى وصحته، جزالة اللفظ، ومشكلة اللفظ للمعنى ... إلخ. ولعل حازماً كان يبحث عن دور العقل في هذه العملية، فقداته طبيعته المنطقية إلى أبحاث ليست أصلية في مجال الأدب كقوله: "القوة على التشبيه فيما يجري على السجية ولا يصدر عن قريحة بما يجري على السجية ويصدر عن قريحة) خاصة إذا وضعنا في اعتبارنا أن الفن تكميل للطبيعة وليس وصفاً لها. وهذا القول لا يعدو أن يكون ملكرة الشاعر على تشبيه الأشياء وفق العرف المأثور. أو أنه يقصد الخيال الذي طبيعته عملية الخلق للأشياء التي لم تكن في التصور أو الوجود.

ولقد أهمل حازم دور الإلهام، واحتفى بدور التثقيف، وإبداع الصناعة، والجهد وطول المран. ونحن لا نرى - فيما أورده - كبير اختلاف عما قاله الجاحظ في ماهية الشعر وحده: "... وإنما الشأن في إقامة الوزن، وتحير اللفظ، وسهولة المخرج، وكثرة الماء، وفي صحة الطبع، وجودة السبك، فإنما الشعر صناعة وضرب من النسج، وجنس من التصوير"<sup>(١)</sup>. ففي هذه العبارة القصيرة اشتتمال على كثير مما فصله حازم في تلك القوى العشر وموافق الشعراء منها. وبعد هذا السرد يحق لنا أن نقرر، أن العرب لم يفهموا الفنية كما فهمها أرسطو واليونان، إذ إن أدب اليونان كان مرتبطاً بمعالجة قضايا اجتماعية، والأدب العربي مختلف الاتجاه في هذه الناحية. لهذا جاءت نظرتهم إلى الفنية

(١) كتاب الحيوان لأبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، ج. ٣، ١٣٢ - ١٣١، تحقيق عبد السلام هارون، طبع مكتبة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط١، ١٣٥٦هـ - ١٩٣٦م، مصر.

مقصورة على الناحية الشكلية في الغالب. وفي أرقى عصور الشعر والبلاغة بصفة خاصة وجدناهم يتحدثون عن حدود الشعر وأنظمة القصيدة، ومراتب الشعراء تجاهها، ولا تعليل لذلك، اللهم إلا أن طبيعة الأدب هي التي أملت عليهم هذا الاتجاه، أو أن الرقي العقلي عند اليونان كان ابرز سمة منه عند العرب، لذلك وجدناهم أبرزوا هذه الناحية في نظرتهم إلى الفنية. ولا ننسى أن فلاسفة اليونان لم يكونوا بمعزل عن قضايا الأدب إن لم يكونوا هم أنفسهم أدباء أو نقاداً، أو خطباء، وهذا الأمر قد يختلف قليلاً أو كثيراً عند العرب، وذلك لأن فلاسفة العرب كانوا أكثر جنوحاً إلى التخصص. لهذا وجدنا دور العقل ينحصر في غالبه في الناحية العلمية التجريبية. فكان لابد أن تفصل العلوم الأدبية والعاملون في حقولها، عن العلوم التجريبية والعاملين في حقولها أيضاً. وكان هذا بدوره سبباً في اختلاف النظرة إلى الفنية بين الفريقين.

#### مباحث بلاغية في المنهاج:

للحديث عن المباحث البلاغية التي بُني عليها كتاب المنهاج من الناحية الفنية، لابد من الوقوف عند منهج الأندلسيين في التأليف حتى يمكننا أن نتبين مدى أصالته في مباحثه البلاغية من ناحية فنية. فقد وجدت تلخيصاً وافياً لهذه الناحية في كتاب (تقريب المنطق) لابن حزم اختصر لنا هذه الجملة، حيث قال وهو يتحدث عن منهاجه في التأليف: "... والأنواع التي ذكرنا (أي في التأليف) سبعة لا ثامن لها وهي: إما شيء لم نسبق إلى استخراجه فنستخرجه، وإما شيء متفرق فنجمعه، وإما شيء مخطأ فتصححه، وإما شيء مستغلق فنشرحه، وإما شيء طويل فنختصره، دون أن نحذف منه شيئاً يخل حذفه إياه بفرضه، وإما شيء منشور فنرتبه، وإما شيء ناقص فنتتممه. ثم إن المؤلفين يتفضلون فيما عانوه من تواطيفهم مما ذكرنا على قدر استيعابهم ما قصدوا أو يقصر بعضهم عن بعض، ولكل قسط من الإحسان والفضل والشكر

والأجر، وإن لم يتكلّم إلا في مسألة واحدة إذا لم يخرج عن الأنواع التي ذكرنا في أي علم ألف. وأما من أخذ تأليف غيره وأعاده على وجهه وقدم وأخر، دون تحسين رتبه أو بدل ألفاظه دون أن يأتي بأبسط منها وأبين، أو حذف مما يحتاج إليه وأتي بما (لا) يحتاج إليه ، أو نقص صوابا بخطأ ، وأتي بما لا فائدة فيه، فإن هذه أفعال أهل الجهل والغفلة<sup>(١)</sup>.

وإذا وقفنا بمنهج كتابه هذا فيما يختص بالباحث البلاغية والمصطلحات التي أصلها، فإننا نجده وقف عند تأليف الخفاجي في كتابه سر الفصاحة فقدم فيه وأخر. ذلك أننا نجد أن المصطلحات البلاغية التي تناولها حازم هي نفسها التي تناولها الخفاجي في كتاب سر الفصاحة. فإذا وضعنا في اعتبارنا أن الخفاجي كان قد تناول في كتابه الألفاظ على انفرادها، أو الألفاظ في تأليف بعضها مع بعض، والألفاظ في ائتلافها مع المعاني. فقد قال في نهاية كتابه ملخصا مباحثه التي تناولها في كتاب سر الفصاحة في الأسباب التي من أجلها يغمض الكلام على السامع : اثنان منها في اللفظ على انفراد ، واثنان في تأليف الألفاظ بعضها مع بعض ، واثنان في المعنى. فأما اللدان في اللفظ بانفراده فأخذهما أن تكون الكلمة غريبة كما ذكرنا فيما تقدم من وحشى اللغة العربية ، والآخر أن تكون الكلمة من الأسماء المشتركة في تلك اللغة ، كالصدى الذي هو العطش والطائر والصوت الحادث في بعض الأجسام . وأما اللدان في تأليف الألفاظ فأخذهما فرط الإيجاز ، كبعض الكلام الذي يروي عن بقراط في علم الطب . والآخر إغلاق النظم . كأبيات المعاني في شعر أبي الطيب وغيره . وكما يروي من كلام أرسططاليس في المنطق .

---

(١) التقرير لحد المنطق، ص ١٠.

وأما اللذان في المعنى، فأحدهما أن يكون المعنى في نفسه دقيقاً، ككثير من مسائل الكلام الطيف، والآخر أن يحتاج في فهمه إلى مقدمات إذا تصورت ببني ذلك المعنى عليها، وألا تكون المقدمات حصلت للمخاطب فلا يقع له فهم المعنى. كالذي يريد فهم فروع الكلام والنحو وغيرهما من العلوم قبل الوقوف على الأصول التي بنيت تلك الفروع عليها<sup>(١)</sup>.

إذا كان هذا هو مجمل القول في أبحاث الخفاجي التي تناولها بالتفصيل في كتابه سر الفصاحة، من حيث الألفاظ على انفراد، والألفاظ في تأليف، والألفاظ في ائتلافها مع المعاني، فإن حازماً وقف عند كتاب سر الفصاحة من حيث منهجه البلاغي، ومصطلحاته التي تناولها لا يتعداها كثيراً، ذلك أنه تناول الأفكار العامة للخفاجي وأعاد ترتيبها ترتيباً يتفق مع منطق تأليفه، فالقواعد التي أصلها الخفاجي في الألفاظ تناها حازم دون أن يضيف إليها شيئاً إلّا تلك المصطلحات التي أدخلها من مباحث علم المنطق كالمفهوم والمصدق. ولكنه لم يخصها بقسم خاص كما أوهم، بل تناولها من خلال قضايا قسم المعاني والمباني والأسلوب. لأن في هذه الأقسام مباحث الخفاجي اللفظية. وكلامه عن المعاني هو كلام الخفاجي، غير أنه أحاله عن موضوعه بحيث إنه تبني الناحية المنطقية التي أخرجها الخفاجي من دائرة علم البلاغة.

أما قضايا علم البيان، فإن تناول منها التشبيه تحت دائرة بحثه في المحاكاة، فقد خلط بين المحاكاة والتشبيه وتناولهما على أنهما شيء واحد<sup>(٢)</sup>. وكان الخفاجي قد تناول التشبيه في الأسباب التي يصح بها المعنى<sup>(٣)</sup>، وتناول

(١) راجع سر الفصاحة، ص ٢١٣.

(٢) انظر: المنهاج، ص ٧٥ - ٩١، ٩٦.

(٣) انظر: سر الفصاحة ، ص ٢٣٧.

الكتابة<sup>(١)</sup>، والاستعارة<sup>(٢)</sup>، والمجاز<sup>(٣)</sup>. من حيث صحة وضع الألفاظ موضعها. وقضايا علم البديع برمتها أخذها حازم من أساتذة الخفاجي بعد أن أعاد ترتيبها وفق قضاياها التي تناولها في كتابه (المنهاج).

ولكي أكون أكثر دقة فيما ذهبت إليه، فإنني أنقل هذه الاقتباسة لكي تكشف لنا بجلاء مدى احتذاء حازم للخفاجي، وذلك بعد أن استعرضنا في الاقتباسة الماضية ملخصاً لموضوعات سر الفصاحة. قال حازم تحت عنوان معرف دال على طرق المعرفة بما يكون به وضوح المعاني وغموضها: "ووجه الإغماض في المعاني: منها ما يرجع إلى المعاني نفسها، ومنها ما يرجع إلى الألفاظ والعبارات المدلول بها على المعنى، ومنها ما يرجع إلى المعاني والألفاظ معاً. فأما ما يرجع إلى المعاني نفسها فمن ذلك أن يكون المعنى في نفسه دقيقاً، ويكون الغور فيه بعيداً، أو يكون المعنى مبنياً على مقدمة في الكلام قد صرف الفهم عن التفاتها بعد حيزها من حيز ما بني عليها أو تشاغله بمستأنف الكلام عن فارطه أو غير ذلك مما شأنه أن يثنى غروب الأفهام كليلة قاصرة عن تحقيق مفهومات الكلام، أو يكون المعنى مضمناً إشارة إلى مثل أو بيت أو كلام سالف بالجملة يجعل بعض ذلك المثل أو البيت جزءاً من أجزاء المعنى أو غير ذلك من أنحاء التضمين، أو يكون المعنى قد قصد به الدلالة على بعض ما يلتزمه من المعاني ويكون منه بسبب على جهة الإرداد، أو الكتنائية به عنه أو التلويع به إليه أو غير ذلك - وكلما كان الملتزم بعيداً كان المعنى بعيداً من الفهم - أو يكون المعنى قد وضعت صور التركيب الذهني في أجزائه على غير ما يجب فتتكره الأفهام لذلك، فقد لا تفهمه على

---

(١) نفس المرجع: ص ١٥٥.

(٢) نفس المرجع: ص ١٣٥.

(٣) نفس المرجع: ص ١٣٦.

وجهه، وقد لا تهدي إلى فهمه بالجملة، أو يكون بعض ما يشتمل عليه المعنى مظنة لانصراف الخواطر في فهمه إلى أنحاء من الاحتمالات، أو يكون المعنى قد اقتصر في تعريف بعض أجزائه أو تخيلها على الإشارة إليه بأوصاف تشتراك فيها معه أشياء غير أنها لا توجد مجتمعة إلا فيه. وكلما كانت الأوصاف في مثل هذا مؤلفة من أغراض الشيء البعيدة، لم تتهد الأفكار إلى فهمه إلا بعد بطء.

فأما ما يرجع إلى الألفاظ والعبارات من تلك الوجوه، فمثل أن يكون اللفظ حoshiأً أو غريباً أو مشتركاً فيعرض من ذلك ألا يعلم ما يدل عليه اللفظ، أو أن يتخيّل أنه دل في الموضع الذي وقع فيه من الكلام على غير ما جيئ به للدلالة عليه فيتعذر فهم المعنى لذلك. وقد يتفق مثل هذا بأن يعرض في تركيب اللفظ اشتباه يصير به بمنزلة اللفظ المشترك.

وجملة الأمر أن اشتغال المعاني وغموضها من جهة ما يرجع إليها، أو إلى عباراتها، يكون لأمور راجعة إلى مواد المعنى أو مواد العبارة أو إلى ما يكون عليه إجراؤهما من وضع وترتيب، أو إلى مقدار ما ترتب من ذلك، أو إلى أشياء مضمنة فيهما، أو أشياء خارجة عنهما<sup>(١)</sup>.

وإذا نحن قارنا هذه الاقتباسة، والتي سلفت للخاجي، لا نجد كثير فرق بينهما، اللهم إلا التغيير في بعض الألفاظ والتوضّع من ناحية إيراد الأمثلة، والتقديم والتأخير لمعالجة الموضوعات.

وجملة الأمر أن المباحث البلاغية في كتاب سر الفصاحة لابن سنان الخجاجي متضمنة بطريق أو باخر ضمن أبحاث حازم في كتابه المنهاج، وأنها الأطر التي صب حازم عليها أفكاره موضوعه البكر في المباحث البلاغية وهو أسلوب الشعر.

---

(١) المنهاج، ص ١٧٢، ١٧٣، ١٧٤.

وأسلوب الشعر يقوم أساساً على الألفاظ، والمعاني، والبحور والقوافي، والمنحنى الذي فيه القول على حد تعبير حازم، ومن ثم يجب على الشاعر أن يتقن كل هذه العلوم ليتسنى له تجويد شعره.

ثم إن حازما لم يقف عند الخفاجي فحسب، بل هو يتبنى آراء جميع النقاد والبلاغيين، فقد تكلم عن المحاكاة وهي مصطلح يوناني سقط إليه من أبحاث الفلسفه، وأبحاث ابن سينا على وجه الخصوص. ومن الغريب أنه تعرض إليها وهو يبحث في علم المعاني، وما ذاك إلا لكونه فهمها على أنها التشبيه. وكان الخفاجي قد بحث التشبّيه ضمن بحثه في المعاني كما أسلفنا. أما من جهة القوافي والبحور، فإنه يتبنى آراء الخليل وغيره. ولكنه يعارضهم من جهة كونه أخرج علم العروض إلى دائرة البحث البلاغي. حتى يتتسنى له أن يخرج قانونه العام في الشعر.

وجملة الرأي أن كتاب المنهاج عديم الأصالة من ناحية موضوعاته التي بحثها، فهو لم يؤصل مصطلحاً بلاغياً واحداً. ثم إننا نجد أن كتابه يشتمل على كتب، وأراء كثيرة من الأدباء والنقاد، من أمثال الجاحظ وقدامة، والعسكري، والخفاجي، وعبد القاهر وغيرهم من نقاد العرب. ولو أننا وجدنا شيئاً أصيلاً نسببه إليه في هذا الجانب، لقانا ذلك السبك الفريد، والمحاولة الرائدة التي بنى على أساسها منهجه، وهي وضع قانون عام للشعر ينطوي حدود الزمان والمكان، بغض النظر عن مناقشتنا لهذه الفكرة، مع سابق علمنا أن هذه الفكرة من ابتداع ابن سينا، ولحازم منها فضل محاولة التطبيق والإخراج إلى دائرة الضوء. أما الحدود والمصطلحات البلاغية، فإنه لم يبتعد فيها شيئاً، وهو نفسه يقر بذلك. والشيء الأصيل الذي تبدت فيه أصالتة هو أنه حاول عملياً إخراج البلاغة إلى دائرة الشعر، بعد أن كانت تدور في حلقة

القرآن الكريم وإعجازه. فقد وضع المنهج وحاول التطبيق، ولكن فكرته  
كانت تحمل معها عوامل موتها وفناها.

رُفْعٌ

بِعِنْ الْرَّعْدِ الْجَنِّيِّ  
أُسْكَنَهُ اللَّهُ لِلْفَرْوَانِ

# حازم القرطاجي

حياته ومنهجه البلاغي

فِضَايَا فِي مَلْكُوتِ حَازِمِ الْبَلَاغِيِّ  
الشِّعْرُ

رَفْعٌ  
عِبْدُ الرَّسُولِ النَّبِيُّ  
(أَكْلَمَ اللَّهُ الْفَرْوَانَ)

قضية الألفاظ

الفصل الأول:

قضية المعاني

الفصل الثاني:

قضية المباني

الفصل الثالث:

الفصل الرابع:  
قضية الأسلوب.

رَفِعُ

عن الرَّسُولِ النَّبِيِّ  
الْأَكْلُ الْمُنْهَى لِلْفُرُونِ كِرْسِ

## قضية الألفاظ

١) الألفاظ في بيئة المناطقة وال فلاسفة.

٢) الألفاظ في بيئة المعتزلة والمتكلمين.

٣) الألفاظ في بيئة الأدباء والكتاب.

٤) راي حول الجزء المفقود من المنهاج.

رَفِعُ

بِعْدِ الرَّسْعِنِ لِلْجَنَّيِ  
أُسْكَنِ الْبَرِّ لِلْفَرْوَكِ

أ) الألفاظ في بيئة الفلسفة والمنطقة:

منذ نشأة علوم اللسان، كانت الألفاظ مثار اهتمام الباحثين على اختلاف اتجاهاتهم، وذلك قبل أن تتبادر العلوم على صورتها النهائية التي وصلت إلينا. فقد وجدنا اتجاهات مختلفة للمباحث اللغوية في أوساط الفلسفة والمنطقة، واللغويين، والنحاة والأدباء، والنقاد، والبلاغيين وغيرهم. وكل من هؤلاء كان يجري إلى غاية قد تختلف عنها عند غيره في كثير أو قليل. وليس من المستبعد إذن أن نجد بعضهم قد ضمن بحثه أكثر من اتجاه في مبحث واحد من هذه المباحث بقصد أو غيره، مما كانت تميله التزعة الخاصة، وهذا يتجلى بوضوح في كتاب سر الفصاحة لابن سنان الخفاجي، حيث بدت المسحة اللغوية فيه واضحة لا تحتاج إلى برهان. إذ إن علم اللغة يبحث في الألفاظ من ناحية مبانيها، ودلائلها وخصوصيات الأصوات اللغوية وتطور نشأتها. أما علم البلاغة، فمدار بحثه في الألفاظ من ناحية فصاحتها وسلامتها وعدويتها تركيباً ونطقاً. وهو وإن كان يستعين بكل هذه العلوم، إلا أنه يتناولها من الزاوية التي تحكم غرضه.

وليس الخفاجي وحده الذي غابت على كتابه الناحية اللغوية، فقد وجدنا هذه الخاصية في كتاب حازم منهاج البلاغاء. فلا غرابة في ذلك، لأنه اقتضى أثر الخفاجي في كثير من أبحاثه، إن لم أقل نقل عنه. فهو لم يكتف بما اكتفى به أستاذة الخفاجي، من مرج الناحية اللغوية بالنسبة للبلاغية، بل ذهب إلى أبعد من ذلك، حيث ظن أن هذا هو المحمود، فراح يجمع اتجاهات منطقية وفلسفية في أبحاثه اللغوية. ولا أريد أن أتعرض إلى الذين انتقدوا الخفاجي في هذا المنحى<sup>(١)</sup>، بقدر ما أردت أن أقرر حقيقة واحدة هي أن الخفاجي في هذا

(١) انظر مقدمة المحقق: لكتاب سر الفصاحة، ص ٥ - ٢١.

الاتجاه هو أستاذ حازم بلا مراء. إلا أن هناك حقيقة أخرى لا ينفي أن نتجاهلها وهي أن حازماً كان أكثر مزحًاً لو صاح التعبير. لهذه الاتجاهات المختلفة من أستاذه الخفاجي، فإذا كان الخفاجي قد تداخلت مباحثه اللغوية بين علمي (فقه اللغة والبلاغة)، فإن حازماً كانت أبحاثه أكثر تداخلاً، بل أكثر تغافلاً في علوم كثيرة، منها اتجاهات منطقية، وفلسفية، وفقهية، ونحوية، وكل ما يمكن أن يدخل في جملة علوم اللسان. ونسبة لما ارتأه من أن ذلك يتمشى مع منهجه الذي اخترطه لنفسه، وهو أن علم البلاغة هو العلم الكلي المهيمن على جميع هذه العلوم. وبما أن هذه العلوم تناولت الألفاظ بالبحث، فإنه، يجب أن يفيد منها ليخرج بالقانون العام الذي تحكمه الحدود والتنظيمات البلاغية.

فمن هذه الزاوية ينبغي أن ندرس حازماً، أما إذا أردنا أن نشخصه لنرده إلى البلاغيين أو الفلاسفة أو المناطقة أو غيرهم، فمن الممكن أن يصنف في هذه الاتجاهات الثلاث على اختلاف درجة منزلته منها، مع اعتبار أن النقد والبلاغة شيء واحد، لأن النقد يتکئ على القواعد البلاغية. والذين درسوا حازماً من وجهة نظر واحدة، اضطربوا اضطراباً شديداً. فلابد إذن من مراعاة ذلك لكل من يتصدى لدراسته، بغض النظر عن صواب أو خطأ ذلك الاتجاه.

ولحسن الحظ فإن الجزء الأول الخاص في كتاب المنهاج، قد أمكن العثور عليه مبتوطاً ومنتوراً في شايا الأقسام الأخرى، وبالوقوف عليه تأتي لنا النظرة الشاملة والمتكاملة لمقاييسه اللغوية كأفكار، خاصة فيما يختص بجانب المزج الذي يقوم عليه منهجه البلاغي. وبمراجعة الكتاب من أوله إلى آخره، يتضح لنا أن مقاييسه اللغوية لم يودعها الجزء الأول منه كما أوهم، بل

نشرها في تضاعيف الكتاب مما يؤكد أنه مكتمل كما خطّ له، وليس هناك جزء مفقود كما ذهب بعض دارسيه<sup>(١)</sup>.

فالأفكار التي نثرها عن الألفاظ - إذا أمكن جمعها - كافية لأن تعطي الفكرة الكاملة من وجهة نظره البلاغية. وهذه الأفكار أدخلت في علم البلاغة منها في أي علم آخر، وإن كان ذلك لا يمنع بالطبع من ورود آراء خارج العرف البلاغي، اللهم إلا من وجهة نظر حازم. وليس القصد بحال من الأحوال الفصل بين آرائه التي تميل إلى مباحث المناطقة أو التي هي من صميم المباحث البلاغية، حيث إنها يسيران في خطين متوازيين لا سبيل إلى التقائهما البتة، لأن طبيعة كل مبحث واهتماماته تختلف عن طبيعة واهتمامات المبحث الآخر. ومن ثم كان لابد من الفصل بينهما على الأقل لتسهيل الدراسة، والميل بها إلى الجانب البلاغي الذي هو ميدان هذا البحث. (( وكل صناعة تستعمل ألفاظاً خاصة لا يشاركتها فيها غيرها، وألفاظ تشتراك فيها مع غيرها، والتي تشتراك فيها ما معانيها واحدة في الصنائع المشتركة، ومنها ما معانيها مختلفة، وصناعة المنطق من جملة الصنائع لها ألفاظ خاصة تستعملها، وألفاظ تشتراك فيها مع غيرها، فينبغي للوارد على الصناعة أن يسأل عن معاني ألفاظها، لئلا يفهم منها غير ما يريد أهل الصناعة، فيضل فيه ويتحير، فإنه ربما يسبق إليه معنى غير المعنى الذي يرد به في تلك الصناعة، وهذا موجود كثيراً في الصنائع النظرية والعملية))<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر: المنهاج، ص٩، ونفس المراجع بص٤. وانظر: حازم القرطاجي ونظريات أرسطو في البلاغة والشعر: ص١٤.

وانظر النقد الأدبي في المغرب العربي: ص٢٤، وما بعدها. وانظر البيان العربي: ص٢٤.

وانظر: القزويني وشرح التلخيص: ص٤٧. وانظر النقد الأدبي في الأندلس، ص٤٤٨.

(٢) كتاب المدخل لصناعة المنطق تأليف الشيخ الإمام أبي الحجاج بن طملوس، ص٣١، ج١، تحقيق ميخائيل اسين بلاصيوس السرقسطي، مطبعة الأيقونة (جرييط ١٩١٦) المسيحية.

أما تناول هذه المقاييس اللغظية دون الفصل بينها - ولو من وجة نظر الدراسة - سيوقع القارئ لهذه الدراسة، ولكتاب حازم في ريبة شديدة، خاصة إذا كان من الذين لاحظ لهم بمعرفة علم المنطق ودائرة اختصاصه : " فقد عرض أهل الفلسفة والمنطق في بحوثهم إلى دراسة الألفاظ ودلائلها. وصادفوا في شأنها بعض العنت والمشقة حين حاولوا أن يصيروا تأملاتهم وخواطرهم في ألفاظ محدودة الدلالة فصالوا وجالوا بين الجزئي والكلي، والمفهوم والمصدق، وعقدوا الفصول الطوال في التعريف وحدوده ومحاولة جعله جامعاً مانعاً )<sup>(١)</sup>.

ولابد من إلقاء الضوء على هذه المصطلحات لأنها تصادفنا كثيراً في أبحاث حازم<sup>(٢)</sup>. وقصدت بذكر هذه اللمع أن أوضح أن حدود المنطق بكلياته وجزئياته تسسيطر على عقلية حازم، فالكلي والجزئي والحد والوسط هي الأسس والمصطلحات التي تلقانا من وقت آخر في القضية البلاغية التي تناولها بالبحث والدراسة. ومما يزيد في تأكيد ما ذهبت إليه، هو أن حازما قد أعجب بفكرة الكندي الفيلسوف في نظرته إلى الألفاظ، والتي قال فيها حين أجاب عن ماهية البلاغة وحدها: " ركناها لفظ، وهو على ثلاثة أنواع: فنون لا تعرفه

(١) دلالة الألفاظ د. إبراهيم أنيس، المقدمة، ط٣، مكتبة الأنجلو، القاهرة ، ١٩٧٦

(٢) لفظ الجزئي: هو الذي يطلق على شيء أو فرد واحد بعينه لا يمكن أن يشترك فيه غيره. واللّفظ الكلي: هو اللّفظ الذي يمكن أن يطلق على أي فرد من طائفة واحدة تشترك في صفات جوهرية خاصة بها. والمقصود بالمفهوم هو مجموع ما يثار في الذهن من صفات معينة تدل على لفظ ما: ويعرف بعض المخاطقة المفهوم بأنه (الدلالة على ذاتية الشيء ومميزاته التي تفهم به حقيقته). مثل: لفظ إنسان، مفهومه: كائن + حي + حساس + مفكر. وما صدق لفظ ما: هو عبارة عن الفرد أو الأفراد الذين يصدق عليهم مفهومه.

العامة ولا تتكلم به، ونوع تعرفه وتتكلّم به، ونوع تعرفه ولا تتكلّم به وهو  
أحمدها<sup>(١)</sup>.

ويقول حازم في نفس المناسبة وبكلمات تعبر عن نفس المعنى: "كما أن  
اللّفظ المستعدّب وإن كان لا يعرّفه جميع الجمهور مستحسن إيراده في الشّعر  
لأنه مع استعداده قد يفسّر معناه، لمن لا يفهمه، ما يتصل به من سائر العبارات.  
وإن لم يكن في الكلام ما يفسّره لم يعوز أيضًا وجдан مفسّره لكونه مما  
يعرّفه خاصة الجمهور أو أكثر منهم والإتيان بما يعرّف أحسن"<sup>(٢)</sup>. وليس  
الغرض من إيراد هذين النصين مجرد إثبات التأثير والتاثير، وإن كان ذلك لا  
يحتاج إلى تأكيد، ولكن أردت أن أبرز اتجاه حازم الفلسفـي في البحث عن  
الألفاظ، والمزج بين الاتجاهات في تطبيقات بلاغية تكون بمثابة القانون العام  
الدائم من وجهة نظره على الأقل. والفرق الوحيد الذي ورد بين النصين، هو أن  
كلام الكندي جاء مطلقاً، وجاء كلام حازم مقيداً حين خص بالقول الألفاظ  
الواردة في الشعر.

وشبيه بهذا الرأي ما نقله حازم عن ابن سينا وهو يتكلّم عن حد الشّعر،  
قال: "إنما احتجت إلى إثبات وقوع الأقاويل الصادقة في الشّعر لأرفع الشّبهة  
الداخلة في ذلك على قوم، حيث ظنوا أن الأقاويل الشعرية لا تكون إلا كاذبة  
وهذا قول فاسد، قد رده أبو علي في غير ما موضع من كتبه، لأن الاعتبار في  
الشعر هو التخييل في أي مادة اتفق لا يشترط في ذلك صدق ولا كذب، بل

---

(١) العمدة، جـ١، صـ١٦٥، طبعة أمين هندية. وانظر ابن سينا- الشفاء- والشعر صـ١٩ - ٢٠.

د. عبد الرحمن بدوي الدار المصرية للتأليف والترجمة، ١٣٨٦هـ - ١٩٦١م، مصر.

(٢) المنهاج، صـ٢٨ - ٢٩.

أيهم اختلفت الأقوال المخيلة فيه فبالعرض. لأن صنعة الشاعر هي جودة التأليف وحسن المحاكاة، وموضوعها الألفاظ وما تدل عليه<sup>(١)</sup>.

وإنما خالف حازم وابن سينا مقوله الكندي، في أنهما يعتبران جهة الاستعمال وتواترها على الألسنة وهو أدخل في اعتبارات البلاغة عند التأليف. وذهب الكندي إلى ناحية الفهم والتكلم.

ويترسل حازم قائلاً: "فالصدق والكذب والشهرة والظن أشياء راجعة إلى المفهومات التي هي شطر الموضوع، فنسبتها إلى الدولات التي هي المعاني، كنسبة العمومية والحوشية والحالة الوسطى بينهما والغرابة إلى الأدلة التي هي الألفاظ. وكل هذه الأصناف تقع في الشعر. وصناعة الشاعر فيها حسن المحاكاة والنسب بين الاقترانات الواقعة بين المعاني. وكما أن الألفاظ المستعذبة المتوسطة في الاستعمال أحسن ما يستعمل في الشعر لمناسبة لها للأسماع والنفوس وحسن موقعها منها، ثم إن الشاعر مع ذلك يستعمل الحoshi والساقط تسامحاً واتساعاً، حيث تضطرب الأوزان والقوافي"<sup>(٢)</sup>.

وإنما ذكرت هذا الكلام، لا لمناقشة حدود الشعر وصدقه وكذبه، ولكن لأشير إلى نظرية الفلسفه تجاه المباحث اللغوية خاصة إذا كان كلامهم عن حد الشعر وما به تستجاد صنعته، ولأبين على الأقل - من وجهة نظري - أنه يوجد ثمة اختلاف بين نظرتي الكندي وابن سينا، فيما يختص بالألفاظ، خاصة أن الكندي كان يتكلم عن البلاغة، وابن سينا كان يتكلم عن صناعة الشعر. أما نظرية حازم فإنها تبني ما عليه دارت آراء الجمهور وإضافة ما نصتها. والشيء المهم معرفته هو أن لا تفضيل للمعنى على اللفظ، ولا للفظ على المعنى، وكمال هذا دليل على كمال ذاك. ولقد أورد

(١) المنهاج ، ص ٨١ - ٨٢.

(٢) نفس المرجع والصفحات.

الجاحظ كلاماً شبيهاً بهذا وهو يتكلّم عن الألفاظ، إلا أنه أرجع التمايز بين اللفظ واللفظ استعمالاً، لأسباب منها الطبع والبيئة، قال: "... كما لا ينبغي أن يكون اللفظ عامياً، ولا ساقطاً سوقياً، فكذلك لا ينبغي أن يكون وحشاً، إلا أن يكون المتكلّم به بدويأً أعرابياً، فإن الوحشى من الكلام يفهمه الوحشى من الناس، كما يفهم السوقى رطانة السوقى"<sup>(١)</sup>.

والملحوظ من كل هذه الأقوال - وإن ارتكزت على أساس صحيح - أنها مجزوءة تقترن إلى عنصر الشمول، الأمر الذي سنجد له تكامل رويداً رويداً في أبحاث البلاطيين حتى يتم لها الكمال على يدي الخفاجي وعبد القاهر مع اختلاف في النظرة عند كليهما<sup>(٢)</sup>. ولقد أرجع حازم استعمال الحوشى والساقط إلى الضرورة الشعرية، ذلك لأنه إنما يتكلّم عن قانون الشعر، ومعلوم أن الشعراء هم أمراء الكلام، ويجوز لهم مالاً يجوز لغيرهم. قال: "أحسن الألفاظ ما عذب ولم يتذلّ في الاستعمال، وكلامنا ليس واجباً على الشاعر لزومه، بل مؤثراً حيث يمكن ذلك"<sup>(٣)</sup>. وهذا الرأي يذهب إليه أبو الفرج قدامة بن جعفر الكاتب، الذي قال في نعت اللفظ: "أن يكون سمحاً سهل مخارج

(١) من العمدة لابن رشيق القمياني، جـ ١، ص ١٣٣؛ تحقيق محمد محبي الدين عبد الحميد، طـ٤، دار الجيل، بيروت، ١٩٧٢م.

(٢) يرى الخفاجي فصاحة الألفاظ في استكمالها الشروط الثمانية الخاصة باللفظة المفردة، واستكمالها للشروط الثمانية في الألفاظ المولفة بعضها مع بعض. أما عبد القاهر فيرى جمال الكلمة وقبحها يظهر عند النظم. راجع نظرية عبد القاهر في النظم، درويش الجندي، طبعة نهضة مصر، ١٩٦٠م.

(٣) المنهاج، ص ٨٢.

الحروف من مواضعها، عليه رونق الفصاحة مع الخلو من البشاعة مثل أشعار  
يوجد فيها ذلك وإن خلت من سائر النعوت للشعر<sup>(١)</sup>.

ومهما يكن من أمر، فقد دار جدل كثير بين القوم فيما تدور حوله  
المزية، اللفظ أم المعنى؟ وراحوا يقسمون الشعر وأفضليته على أضرب حسب  
الألفاظ والمعاني، فقالوا: إن منه ما حسن لفظه ومعناه، ومنه ما حسن لفظه دون  
معناه، ومنه ما حسن معناه دون لفظه، ومنه ما فسد لفظه ومعناه، حيث ظنوا  
أن للفظ في نفسه دون المعنى حسن ومزية<sup>(٢)</sup>. وللإمام عبد القاهر الجرجاني نظر  
في هذا المقام سنعرض له في مكانه من هذه الدراسة.

وقدامة بن جعفر يكاد يساوي بين اللفظ والمعنى. يقول بدوي طبابة في  
بحثه عن منهج قدامة: "ولكن ليس في عبارة قدامة ما نقرأ فيه بصرامة أنه  
يفضل جانب المعنى على جانب اللفظ، أو جانب اللفظ على جانب المعنى، وقد  
يفهم من هذا أن اللفظ والمعنى في نظره سواء"<sup>(٣)</sup>. ولقد أوردت هذا، نسبة لما بين  
النظرة الفلسفية والأدبية من ترابط - من وجهة نظرى - من الناحية النقدية  
والبلاغية عند قدامة بن جعفر، وهو الذي سلكه حازم من بعده. ولابن رشيق  
في كتابه العمدة رأى في هذا الصدد، رأيت من النافع أن أستدل به على هذا  
الاتجاه في طبيعة العلاقة بين اللفظ والمعنى، فهو ينظر إليهما نظرته للتلام

(١) نقد الشعر لقدامة بن جعفر، ص ١٠، تحقيق س- أ- بونيباكر طبعة بريل بمدينة ليدن  
بدون تاريخ.

(٢) أشعار والشعراء لابن قتيبة ، ص ٦٤ - ٦٩ ، تحقيق، محمود محمد شاكر طبعة دار المعارف ،  
١٩٦٦ م ، مصر.

﴿ عبارة قدامة عن اللفظ: أن يكون سمحاً سهل مخارج الحروف من مواضعها، عليه رونق  
الفصاحة مع الخلو من البشاعة. ﴾

(٣) قدامة بن جعفر والنقد الأدبي، د. بدوي طبابة، ص ٢٠ وما بعدها، ط ٢، مكتبة الأنجلو،  
١٩٥٨-١٩٣٧ م.

بين الجسد والروح في الكائن الحي، يقول: "اللفظ جسم وروحه المعنى ، وارتباطه به كارتباط الروح بالجسم: يضعف بضعفه، ويقوى بقوته: فإذا سلم المعنى واختل بعض اللفظ كان نصا للشعر وهجنة عليه، كما يعرض لبعض الأجسام من القرح والشلل والعور وما أشبه ذلك، من غير أن تذهب الروح"<sup>(١)</sup>.

ثم تتبع العلل التي تعترى المعنى وأثرها على اللفظ فقال: "وكذلك إن ضعف المعنى واختل بعضه كان للفظ من ذلك أوفر حظ، كذلك يعرض للأجسام من المرض بمرض الأرواح، ولا تجد معنى يختل إلا من جهة اللفظ، وجريمة فيه على غير الواجب، فقياساً على ما قدمت من أدوات الجسم والأرواح، فإن اختل المعنى كله وفسد بقى اللفظ مواتا لا فائدة فيه، وإن كان حسن الطلاؤة في السمع، كما أن الميت لم ينقص من شخصه شيء في رأي العين، إلا أنه لا ينفع به ولا يفيده فائدة"<sup>(٢)</sup>. وذيل رأيه هذا بنتيجة بناتها على مقدمة صحت دلالتها لديه فقال: "وكذلك إن اختل اللفظ جملة وتلاشي لم يصح له معنى، لأننا لا نجد روحنا في غير جسم البتة"<sup>(٣)</sup>. وقد تلاحظ ولأول مرة أثر عناصر الطبيعة في البحث البلاغي. وذكرت هذه الآراء لأنها تقع تحت دائرة النظر الفلسفية، على الأقل في مطلق الألفاظ، إلا أن البلاغيين والنقاد لم يقيّد آخر على ألفاظ الشعر سنورده في موضعه من البحث. وقد أورد حازم كلاماً شبيها بما ذهب إليه صاحب العمدة حين قال: "واعلم أن منزلة حسن اللفظ المحاكى به وإحكام تأليفه من القول المحاكى به ومن المحاكاة، بمنزلة عتاقة الأصابع وحسن تأليف بعضها إلى بعض وتناسب أوضاعها من الصور التي يمثلها الصانع. وكما أن الصورة إذا كانت أصابعها رديئة وأوضاعها متافرة،

(١) العمدة ، ص ١٢٤، ج ١ طبعة دار الجيل.

(٢) العمدة ، ١٢٤ ، طبعة دار الجيل.

(٣) نفس المرجع والصفحة.

وجدنا العين نابية عنها، غير مستلذة مراءاتها، وإن كان تخطيطها صحيحاً، فكذلك الألفاظ الرديئة والتأليف المتأخر، وإن وقعت بها المحاكاة الصحيحة فإننا نجد السمع يتآذى بمرور تلك الألفاظ الرديئة القبيحة التأليف عليها، يشغل النفس تآذى السمع عن التأثر لمقتضى المحاكاة والتخييل<sup>(١)</sup>. ومن الملاحظ أن النصين يتفقان روها وإن اختلفا لفظاً ووجه المقارنة بينهما من نواحٍ:-

- ١- أن ابن رشيق يتكلم عن اللفظ والمعنى ووجوه ائتلافهما، أما حازم فتكلم عن ائتلاف الألفاظ بعضها مع بعض في نسق عباري.
- ٢- أن حازماً قد أغفل ناحية ائتلاف الألفاظ مع المعاني لأنه أراد أن يعارض، ولأن المحاكاة أساساً لا تقوم إلا على نقل صورة أو معنى عن واقع مألف أو مخالف للمألف.
- ٣- لقد خالف حازم ابن رشيق الذي ساوي بين الألفاظ والمعنى وذلك حين خص بالقول الألفاظ من جهة ائتلافها بعضها مع بعض، ولم يراع ناحية ائتلافها مع المعاني، وما ذاك إلا ليتسنى له القول في المحاكاة، لكن ذلك لا يذهب به إلى تفضيل المعنى أو اللفظ.

وإذا قرأتنا عبارة أبي بشر متى بن يونس في محاورته السيراتي في حين قال : "لا حاجة بالمنطق إلى النحو، وبالنحو حاجة إلى المنطق، لأن المنطق يبحث عن المعنى، والنحو يبحث عن اللفظ، فإن مرّ المنطق باللفظ وبالعرض، وإن مرّ النحو بالمعنى وبالعرض، والمعنى أشرف من اللفظ، واللفظ أوضع من المعنى"<sup>(٢)</sup>، أدركنا المسافة التي تفصل المناطقة عن الباحثين في الشعب الأخرى في الألفاظ والمعنى، وليس من الميسير أن نجد لحازم اتجاهها غالباً يعول عليه، خاصة فيما يتعلق بمباحثه اللفظية، حيث وجدت له آراء متناقضة تنم عن

(١) المنهاج ، ص ١٢٩.

(٢) بلاغة أرسطو ، ص ٣٥٥.

اتجاهات مختلفة من لغوية، ومنطقية، ونحوية، وبلاغية، وفلسفية. والمتكلم عن آراء حازم اللغظية، تواجهه صعوبات جمة، ذلك أنه لم يهضم كل هذه الاتجاهات، ليخرج لنا برأي مؤسس له، بل خاض في كل تلك الاتجاهات. ولا غرابة في ذلك إذ إن ثقافته المتعددة والمت多عة ، ومنهجه الذي سلكه، كانا يميليان عليه هذا الاتجاه؛ لذا فإنني أجد شمة خطوطاً متوازية لا سبيل إلى التامها ، البتة.

وينبغي أن أشير قبل الكلام عن الألفاظ من وجهة نظر البلاغيين الخلق، إلى أن البحث البلاغي كان يسير في اتجاهين: اتجاه المتكلمين، واتجاه النقاد والأدباء، ودائرة اختصاص كليهما كانت تختلف قليلاً أو كثيراً عن دائرة اختصاص الآخر. إذ الاتجاه الأول كان مرماه البحث في وجوه الإعجاز القرآني لفظاً ومعنى. وليس ذلك يعني أن النقاد كانوا بمعزل عن تناول أسلوب القرآن، ولا المتكلمين ابتعدوا عن تناول الأدب جملة، بل لكل وجهته التي تولاها. ولقد كان حازم من الذين سلكوا منهج الأدباء في بحثه البلاغي من حيث مجال تناوله، إذ كان موضوعه أسلوب الشعر. وعارض بذلك المتكلمين حيث إنه لم يتناول القرآن الكريم في أبحاثه البلاغية. وسايرهم حين اعتمد النواحي الفلسفية والمنطقية في بحثه البلاغي. ويتبين ذلك من قراءته لعبد القاهر الجرجاني، ومعارضته له<sup>(١)</sup>.

---

(١) قال ابن الخطوة: وليس من السهل هنا أن ندعى أن حازماً قرأ أسرار البلاغة ودلائل الإعجاز للجرجاني. أو كتاب المفتاح للسكاكيني المتوفى في ١٢٢٨/٦٢٦ م ، وأنا أشير إلى أنه قرأ الجرجاني جيداً وعارضه وأخفي نقله عنه لكونه متكلماً. والمتكلمون كانت أفكارهم مصادر في المغرب العربي عموماً.

وإذا كان كلامنا عن الشعر فإن ابن رشيق يرى أن لكل علم من العلوم ألفاظه الأصلية فيه، لا ينبغي أن يعودوها إلى غيرها إلا ما كان من باب التظرف، قال: "وللشعر ألفاظ معروفة، وأمثلة مألوفة، لا ينبغي للشاعر أن يعودوها، ولا أن يستعمل غيرها، كما أن الكتاب اصطلحوا على ألفاظ بأعيانها سموها الكتابية لا يتجاوزونها إلى سواها، إلا أن يريد شاعر أن يتظرف باستعمال لفظ أعمجي فيستعمله في الندرة، وعلى سبيل الخطرة"<sup>(١)</sup>. وهذا الكلام يعمل به أهل كل صناعة وقد مرّ بنا في مقدمة هذا الفصل كلام شبيه به يعتقده المتناطقة. ويمضي ابن رشيق قائلاً وهو بسبيل استعمال بعض المصطلحات العلمية والألفاظ التي ترد على الشعر من بيئات آخر: "... والفلسفة وجر الأخبار باب آخر غير الشعر، فإن وقع منه شيء منها فبقدر، ولا يجب أن يجعل نصب العين فيكونا متکاً واستراحة، وإنما الشعر ما أطرب، وهز النفوس، وحرك الطياع"<sup>(٢)</sup>. فإضافة للشروط المطلوبة في الألفاظ، يرى ابن رشيق أن هناك ألفاظاً بأعيانها هي الأصلية في باب الشعر، كما أن لكل علم ألفاظه الأكيدة فيه. وهذا رأي لا ينفرد به ابن رشيق بل يعتقده حازم، وغيره<sup>(٣)</sup>. بل يذهب إليه جمهور كبار من نقاد العرب، وحازم يبدو وكأنه يتاقض مع نفسه حين يبحث في الألفاظ التي ميدانها الشعر، وحين يشير صراحة إلى نفس هذه الفكرة ولا يحدد بالضبط أي ألفاظ هي الأصلية في باب الشعر. أي أنه يتحدث عن ألفاظ الشعر من زوايا مختلفة. ولعله أبسط له العذر، ذلك أنني ويتصفحي وتأمل في كتابات الأقدمين منذ أرسطو حتى

(١) العمدة، ج ١، ص ١٢٨ ، طبعة دار الجيل .

(٢) المرجع السابق والصفحة .

(٣) انظر سر الفصاحة لابن سنان الخفاجي، ص ١٥٨.

بلغوي العرب، الذين تناولوا الألفاظ على وجه التحديد، وجدت أنهم تفرقوا شيئاً، أي أن هناك من يدمج أبحاث اللغويين في الجنس، والاشتقاق، والمشاكلة في جملة الأبحاث البلاغية، ومنهم من يردها إلى أصولها التي استقلت عنها بمرور الزمن، وخاصة في تراث العربية بالذات.

وإذا ما تصفحنا مقوله أرسطو في الألفاظ، أدركنا شيئاً من ذلك في قوله: "جمال الكلمة وقبحها يأتي إما من ناحية الجرس وإما من ناحية المعنى، ومن الخطأ أن نجاري ما قيل من أن تداول العبارات المختلفة على المعنى الواحد لا يضيره ولا يغير منه، لأن هناك عبارة تمثل المعنى أمام العين أكثر من الأخرى. كذلك الكلمة يمكن مقارنتها بالكلمة الأخرى (أي المشترك، والمترادف). ويختلف معنى كل منهما. وإن يجب أن نقرر أن موقع أحدى الكلمتين المتقاربتين تؤدي معنى الجمال أو معنى القبح، فإنها لا تؤدي معنى الجمال أو معنى القبح في ذاته، فهناك من غير شك فروق بالزيادة والنقصان"<sup>(١)</sup>. والكلمة عند أرسطو يجب أن تختار لبيانها أولاً، ثم صيغتها، ومعناها. أما من ناحية البناء فينظر إليها في علم الدلالة، وأما من ناحية الصيغة فينظر إليها في علم الصرف، وأما ناحية المعاني فهناك اعتبارات متعددة يجب اعتبارها، فمنها ما هو اجتماعي، ومنها ما هو اعتقادى، وهذا ما يعبر عنه بالعرف العام، وهو بدوره متغير من جيل إلى جيل، ومن بيئة إلى أخرى، ووسط البيئة الواحدة، والعصر الواحد، يختلف الناس في مستوى مفضليتهم للفظ دون آخر، حتى ولو اتفقا في معنى واحد، وهذا ما يعبر عنه بالثقافات المتنوعة، وهو مفهوم عبارة أرسطو في شقها الأخير.

(١) كتاب الخطابة لأرسططاليس (الترجمة العربية القديمة) الفقرة الثالثة عشر من الفصل الثاني من الكتاب الثالث ، ص ٢٩٨ - ٢٩٩ ، تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى ، مكتبة النهضة المصرية القاهرة ، ١٩٥٩م.

ومن وجهة النظر البلاغية – في رأي عبد القاهر الجرجاني - لا توجد ثمة مفاضلة للفظة دون أخرى، إلا إذا انتظمت في عبارة كاملة، يبرز فيها ما للفظة دون غيرها من أفضلية وامتياز - وذلك حين قال: "واعلم أنه إن نظر ناظر في شأن المعاني والألفاظ إلى حال السامع، فإذا رأى المعاني تقع في نفسه من بعد وقوع الألفاظ في سمعه، ظن بذلك أن المعنى تبع للألفاظ في ترتيبها فإن هذا الذي يبينه يريه فساد هذا الظن. وذلك أنه لو كانت المعاني تكون تبعاً للألفاظ في ترتيبها، لكان محالاً أن تغير المعاني والألفاظ بحالها لم تزل عن ترتيبها، فلما رأينا المعاني قد جاز فيها التغير من غير أن تغير الألفاظ وتزول عن أماكنها علمنا أن الألفاظ هي التابعة والمعاني هي المتبوعة"<sup>(١)</sup>.

وظاهر هذا الكلام أنه إنما يرد على من آثر اللفظ على المعنى، وإن كان هو يتكلم توطئة لمنهجه الذي يريد أن يمهد له، وهو أن هذه المزايا في النظم بحسب المعاني والأغراض التي تؤم. حيث قال وهو بصدق الرد على من يقول بالمية بأنفس الألفاظ: "واعلم أنها نوجب المية من أجل العلم بأنفس الفروق والوجوه فنستند إلى اللغة، ولكننا أوجبناها للعلم بمواضعها وما ينبغي أن يصنع فيها قليلاً الفضل للعلم بأن الواو للجمع والفاء للتعليق بغير تراخ و(ثم) له بشرط التراخي (وإن) لكتنا. (إذا) لكتنا، ولكن لأن يتأنى لك إذا نظمت وألفت رسالة أن تحسن التخير وأن يعرف كل من ذلك موضعه"<sup>(٢)</sup>. فعبد القاهر يرى أنه لا مية للفظ دون آخر، ولا لحرف دون آخر في الوضع اللغوي، وإنما الشرف والمية يصيران إليهما عند النظم والتركيب، وذلك ظاهر من كلامه

(١) المدخل في دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني ، ص ١٨٠ - ١٨١ . تصحيح الشيخ محمد عبده ، والشيخ محمد محمود التركزي الشنقيطي. الناشر محمد رشيد رضا. مطبعة المنار، ١٣٣٠هـ، القاهرة.

(٢) المدخل في دلائل الإعجاز، ص ٢٨٥.

” وأمر آخر إذا تأمله إنسان أنف من حكاية هذا القول فضلاً عن اعتقاده وهو أن المزية لو كانت تجب من أجل اللغة والعلم بأوضاعها، وما أراده الواضع فيها، لكان ينبغي ألا تجب إلا بمثل الفرق بين الفاء، وثم، وإن، وإذا، وما أشبه ذلك مما يعبر عنه وضع لغوي، فكانت لا تجب بالفصل وترك العطف، وبالحذف والتكرار، والتقديم والتأخير، وسائر ما هو هيئة يحدثها لك التأليف، ويقتضيها لك الغرض الذي تؤم، والمعنى الذي تقصد. وكان ينبغي أن لا تجب المزية بما يبتدئه الشاعر والخطيب في كلامه من استعارة اللفظ للشيء لم يستعمله، وألا تكون الفضيلة إلا في استعارة قد تعرفت في كلام العرب وكفى بذلك جهلا ”<sup>(١)</sup>.

على أنني يجب أن أشير إلى أن قضية الألفاظ والبحث فيها تطورت مباحثها خصوصاً لقانون التطور والارتقاء، فإذا كنا وجدنا ظللاً لها عند ابن قتيبة، حيث كان يرى الربط بين الألفاظ والمعاني في التعبير الأدبي، ثم تطورت لكي تصبح في طور التلاحم عند ابن رشيق القيرواني، ثم صارت إلى نظرية النظم عند عبدالقاهر والذي أسلافنا القول عنه<sup>(٢)</sup>. ومعلوم أن منهج حازم البلاغي يقوم أساساً على منهج الخفاجي الذي هو معاصر لجرجاني، ومذهب كليهما يأخذ وجهة تختلف عن وجهة نظر صاحبه<sup>(٣)</sup>.

(١) نفس المرجع ، ص ١٩٢.

(٢) انظر نظرية التجربة الشعرية في النقد العربي القديم ، ص ٢٥٧ - ٢٧٨ رسالة دكتوراه أعدتها دفع الله الأمين يوسف عام ١٣٩٦هـ - ١٩٧٦م ، طبعة دار المصطفى (مخطوط).

(٣) وجهة عبد القاهر هي : تحقيق معاني النحو ما بين النظم خاصة في أسلوب القرآن الكريم وهو اتجاه فلسفى . وجهة الخفاجي ، أدبية تنظر الألفاظ في النظم والنشر عموماً.

وتظهر قيمة عمل الخفاجي من ناحية أنه قسم منهجه البلاغي إلى أربعة

أضرب:-

الضرب الأول: تناول فيه وجود فصاحة الألفاظ على انفرادها.

الضرب الثاني: تناول فيه وجود فصاحة الألفاظ في ائتلافها مع بعضها البعض.

الضرب الثالث: تناول فيه وجود فصاحة الألفاظ في ائتلافها مع المعاني.

الضرب الرابع: المنحى الذي فيه القول أي الجنس الأدبي، وبهذه الأضرب الأربع تتكامل له نظرية الأدب.

ولا أريد أن أدخل في جدل الذين آثروا اللفظ أو المعنى، وكيف انتهى الصراع، فإنه في الأصل لا صراع ولا جدل، بل نتيجة تطور آلت إليه تلك الدراسة التي تكاملت أطرافها عند ابن سنان الخفاجي ومن بعده عند حازم القرطاجني، لتصل لدرجة الأسلوب الأدبي الذي ينادي به البعض في عصرنا الحاضر، الأمر الذي سنتناوله في الفصل الرابع من هذه الدراسة.

ولنورد الآن كلام حازم مما له صلة بالمقام، حيث تحدث عن المواد اللفظية التي تتالف منها الألفاظ، ثم تحدث عن عملية التأليف بينها. أما عن المادة وحسن اختيارها، واختيار الألفاظ بإيزائها فقال: "والتهدى بالعبارات الحسنة يكون بأن تكون للشاعر قوة يستولي فكره بها على جميع الجهات التي يستكمل حسن الكلام بالترامي به إلى كل جهة والتبعاد عن الجهات التي تضادها، وتلك الجهات هي اختيار المواد اللفظية أولاً من جهة ما تحسن في ملاظط حروفها، وانتظامها وصيغها ومقاديرها واحتساب ما يقبح من ذلك، و اختيارها أيضاً من جهة ما يحسن منها بالنظر إلى الاستعمال، وتجنب ما يقبح

بالنظر إلى ذلك، واحتياطها بحسب ما يحسن منها باعتبار طريق من الطرق  
العرفية وتجنب ما يصبح باعتبار ذلك<sup>(١)</sup>.

ولا يمكننا أن نمر بهذا الكلام دون الرجوع إلى كلام ابن سنان  
الخاجي عن الألفاظ على انفراد، حيث تناولها من ناحية المواد الفظية، وهي  
ناحية انفرد بها، وتبعه فيها حازم، وهي ترجع إلى علم فقه اللغة وغيره من علوم  
اللسان، ويتبين ذلك من كلام ابن سنان الخاجي حين قال: "... وذلك أن  
المتكلمين وإن صنفوا في الأصوات وأحكامها وحقيقة الكلام ما هو فلم  
يبيتوا مخارج الحروف، وانقسام أصنافها، وأحكام مجھورها ومهموسها،  
وشدیدها ورخوها، وأصحاب النحو وإن أحکموا بيان ذلك، فلم يذکروا ما  
أوضحه المتكلمون الذي هو الأصل والأس، وأهل نقد الكلام لم يتعرضوا  
لشيء من جميع ذلك، وإن كان كلامهم كالفرع عليه. فإذا جمع كتابنا  
هذا كله، وأخذ مقتنعاً من كل ما يحتاج الناظر في هذا العلم إليه، فهو مفرد  
في بابه، غريب في غرضه"<sup>(٢)</sup>.

وأصل كتاب سر الفصاحة يقوم على أساس تحقيق الفصاحة والبلاغة،  
فقد خص الفصاحة بالشروط التي تطبق على الألفاظ مفردة ومؤتلفة مع  
بعضها البعض. وأوجب البلاغة في ائتلاف الألفاظ مع المعاني<sup>(٣)</sup>. فقد عدد  
الخاجي الشروط الواجب توافرها في الألفاظ على انفراد لكي تطبق عليها  
الفصاحة في ثمانية أشياء<sup>(٤)</sup>.

الأول: أن يكون تأليف الكلمة من حروف متباudeة المخارج.

(١) المنهاج ، ص ٢٢٢.

(٢) انظر : مقدمة سر الفصاحة ، ١٥.

(٣) سر الفصاحة ، ص ٤٩ ، وصفحة ٢٢٥.

(٤) نفس المرجع ، ص ٥٥ - ٦٣.

**الثاني:** أن تجد لتأليف الكلمة في السمع حسناً ومزية على غيرها. وإن تساواياً في التأليف المتباعد.

**الثالث:** أن تكون الكلمة غير متوعرة ووحشية.

**الرابع:** أن تكون الكلمة غير ساقطة سوقية.

**الخامس:** أن تكون الكلمة جارية على العرف العربي الصحيح غير شاذة.

**السادس:** ألا تكون الكلمة قد عرب بها عن أمر يكره ذكره.

**السابع:** أن تكون الكلمة معتدلة غير كثيرة الحروف.

**الثامن:** أن تكون الكلمة مصغرة في موضع عربتها فيه عن شيءٍ لطيف أو خفي أو قليل أو ما يجري مجرى ذلك لوضع الاختصار بالتصغير.

وهذا هو مضمون كلام حازم في الألفاظ، وإن كان يعتمد الرمز والإيماء، ذلك لأنه لا يريد الخوض في التفاصيل، بل في العموميات، ومن أراد الرجوع إليها فليرجع إليها في مظانها وذلك قوله: "وقد ذكرت في هذا الكتاب من تفاصيل هذه الصنعة، وقد تركت أشياء لم يمكنني الكلام فيها لكون بعض أغراض النفس تحت على الانحصار في التأليف وتعجيل الإتمام له، ولأن استقصاء القول في هذه الصنعة من العلوم النافعة"<sup>(١)</sup>. وذلك لأنه مشغول بما أخذ به نفسه من وضع قانون الشعر المطلق، فيريد أن يأخذ بالعموميات والمتوسطات، ويبني على ما انتهى إليه الناس، قانونه الذي يتخطى حدود الزمان والمكان. ولأن من نظر إلى قانونه أنه أمكنه أن يدخل إلى أسرار تلك الصناعة بسهولة. وذلك واضح من قوله: "فإن النظر في أسرار هذه الصناعة مفتاح ومرقاة لها. وإنما يجب أن يختص في التأليف من هذه الصناعة على

---

(١) المنهاج ، ص ٧٠

ظواهرها ومتوسطاتها، ويمسك عن كثير من خفاياها و دقائقها لأن مرام استقصائتها عسير جداً، مضطراً إلى الإطالة الكثيرة<sup>(١)</sup>.

أما عن التأليف وصور تلاؤمه فقال: "ومن ذلك حسن التأليف وتلاؤمه والتلاؤم يقع في الكلام على أنحاء: منها أن تكون حروف الكلام بالنظر إلى ائتلاف بعض حروف الكلمة مع بعضها، وائتلاف جملة الكلمة مع جملة الكلمة مع جملة تلاصقها منتظمة في حروف مختارة متباعدة الخارج، مرتبة الترتيب الذي يقع فيه خفة وتشاكيل ما، ومنها ألا تتفاوت الكلم المؤلفة في مقدار الاستعمال، فتكون الواحدة في نهاية الحوشية وقلة الاستعمال، ومنها أن تتناسب بعض صفاتها مثل أن تكون إحداها مشتقة من الأخرى مع تغير المعنيين من جهة أو جهات، أو تماثل أوزان الكلم، أو تتوازن مقاطعها، ومنها أن تكون كل الكلمة قوية الطلب لما يليها من الكلم، أليق بها من كل ما يمكن أن يوضع موضعها"<sup>(٢)</sup>.

وهذا مجمل رأى الخفاجي مهما اختلفت بعض ألفاظه، في الألفاظ المؤلفة بعضها مع بعض في عبارة، لأن الفصاحة عنده تتأتي في حسن التأليف في الموضع المختار. لذا فهي في نظره تتأتي بثمانية أشياء:-

**الأول:** أن يكون تأليف الكلمة من حروف متباعدة الخارج، وهذا بعينه في التأليف.

**الثاني:** تكرار الكلمة في التأليف مذهب للفصاحة .

**الثالث:** ألا تكون الكلمة وحشية.

**الرابع:** ألا تكون الكلمة عامية.

**الخامس:** أن تكون الكلمة جارية على العرف الصحيح للتأليف.

---

(١) نفس المرجع والصفحة .

(٢) نفس المرجع ، ص ٢٢٢ .

السادس: ألا تكون الكلمة قد عبر بها عن أمر آخر يكره ذكره.

السابع: هو اجتناب الكلمة الكثيرة الحروف.

الثامن: فهو التصغير فلا علقة للتأليف به.

هذه مجمل الآراء التي فصلها الخفاجي فيما يختص بالألفاظ المؤلفة، وهي نفس التقسيم التي ذهب إليها حازم، ولكن حازما لا يخوض في التفاصيل، وإنما يجمل ما هو مفصل وذلك واضح من قوله : " وإنما يجب أن يقتصر في التأليف من هذه الصناعة على ظواهرها ومتوسطاتها ، ويمسك عن كثير من خفاياها ودقائقها لأن مرام استقصائهما عسير جدا ، مضطرا إلى الإطالة الكثيرة ، ولأن هذه القوانين ، الظاهرة والمتوسطة أيضاً من فهمها وأحكام تصورها وعرفها حق معرفتها ، أمكنه أن يصير منها إلى خفايا هذه الصناعة ودقائقها ، ويعلم كيف الحكم فيما تشعبت من فروعها فيحصل له جميع الصنعة أو أكثرها بطريق مختصر<sup>(١)</sup> .

وبهذا نكون قد تناولنا آراء الخفاجي في كتابه سر الفصاحة فيما يختص بالألفاظ المفردة ، والألفاظ المؤلفة ، وقارناها بما ذهب إليه حازم ، وببقى لنا البحث الثالث من كتاب سر الفصاحة ، والذي تناول فيه الخفاجي الألفاظ في دلالتها على المعاني<sup>(٢)</sup> ، فقد أدرج حازم مضمون هذا القسم في كلامه عن المعاني وأسباب غموضها ووضوحها<sup>(٣)</sup> ، وبهذا تتكامل الأجزاء في كتاب سر الفصاحة ، ويبقى الجزء الرابع وهو المنحى الذي فيه القول ، فقد جعله حازم باسم الأسلوب.

---

(١) المنهاج ، ص ٧٠.

(٢) انظر: سر الفصاحة ، ص ٢٢٥.

(٣) انظر: المنهاج ، ص ١٧٢.

وإذا كان الخفاجي قد عالج في كتابه الألفاظ وما ينبغي أن تكون عليه من ناحية فصاحتها في نفسها من ناحية لبناتها، أو ائتلافها مع بعضها بعضاً، أو ائتلافها مع المعاني، فإنه من الممكن أن أؤكد ما ذهبت إليه من أن حازماً لم يتناول الألفاظ في قسم خاص بها، ولو كان فعل ذلك، لما أمكنه أن يقول شيئاً أكثر مما قاله، ول جاء كلامه في بقية الأقسام متشابهاً بل ومكرراً. ولا أقول بذلك لأن حازماً قد أخذ من كتاب سر الفصاحة آراءه في الألفاظ والمعاني ولم يتعداه إلى غيره، وإنما استفاد من بعض المباحث التي تناولها الخفاجي في تضاعيف كتابه سر الفصاحة، فيما يختص ببعض التقسيم البلاغية وذلك قبل أن تحدد وتفصل أقسامه.

وياستعراضنا لهذه الآراء يتبين لنا أنها لا تختلف كثيراً عما أورده أرسسطو، وعما جاء في نظرة ابن رشيق إليها، إلا أنها أكثر شمولاً، وتفصيلاً، ومن ناحية ثانية فإننا نجد حازماً تناول في أبحاثه اللفظية آراء من دائرة علوم أخرى متفرقة، تتناول البحث في الألفاظ، هي علم فقه اللغة، وعلم متن اللغة، وعلم النحو، والذوق الذي هو واحد من الحدود التي تعتمد其 الأبحاث البلاغية، مع اعتبار العرف العام. وهذا ما يتمشى مع منهجه في كتابه المنهاج من أن العلم البلاغي هو العلم الكلي الذي يشتمل على غيره من العلوم اللسانية، أي أن سلامة الكلام البليغ يجب أن تخضع لسلامة حدود هذه العلوم مجتمعة. ومن ناحية ثالثة فإنني أقرر حقيقة، هي أن أغلب آراء حازماً فيما يختص بالتقسيم البلاغية - مأخوذة من كتاب سر الفصاحة.

وبهذا أكون قد ألمحت إلى صور البحث في الألفاظ في مختلف العلوم التي لها علاقة بها، من منطقية وفلسفية، ونحوية، ولغوية، وبلاغية، و موقف كل من المناطقة والفلسفية، والنحاة واللغويين والبلاغيين منها، مما هو أصيل في منهاج حازم. والبلغيون ليسوا بالضرورة من صناع الأدب، أو الفن القولي، إلا

أنهم من منظري القواعد التي بها يستجاد القول ويستحسن. على أننا - إذا  
كنا بصدّ الإجادة في القول الشعري حسبما يقتضيه منهاج حازم - فإنه يتبيّن  
أن علينا أن نسلك سبيل الكتاب والرواة، والأعراب الذين جروا على عمود  
الشعر بصفة خاصة، وذلك لأن كتابه هو تطوير لقوانين التي اعتقدوها للإجادة  
في الشعر، وطرق أساليبه لا يتعدّاه إلى النثر. وليس ذلك يعني أنني أريد أن  
أقحم نفسي في قضية القديم والجديد، التي قامت حولها موازنات النقاد في  
فترة من الزمن، وإنما لأفسح المجال أمام الطرق الأصيلة التي تفجرت، خاصة  
في ميدان البلاغة، وكانت غايتها الشعر، وميدانها ألفاظ الشعراء خاصة.

ولست أقول بهذا: إن البحث في الألفاظ عندما تفجر، كان مرماه ألفاظ  
الشعر، بل إن لكل فئة من فئات العلماء غاية اعتدّ بها . والذي يعنينا في هذا  
المجال، فئة البلاغيين والنقاد والكتاب، والتي كان ميدانها الشعر. وإذا  
أضفنا إلى ذلك كله الكتاب، فذلك لأن هناك من يعتقد أنهم أدق معرفة  
بأساليب الشعر، ولأن منهم جهابذة جرت أقلامهم بنقد الشعر، أمثال قدامة بن  
جعفر الكتاب، والأمدي، وعبد العزيز الجرجاني، والخفاجي، وابن الأثير  
صاحب المثل السائر، وغيرهم وغيرهم. وفي قائمة هؤلاء يندرج حازم القرطاجي  
الذي كان على قمة ديوان الكتابة في دولةبني حفص.

وشبيه بما ذهب إليه ابن رشيق في ألفاظ الشعر، ما ارتأه حازم، وذلك حين  
قال: "فالمتصورات التي في فطرة النفوس ومعتقداتها العادبة أن تجد لها فرحاً أو  
تراحاً أو شجواً، هي التي ينبغي أن نسميها المتصورات الأصيلة، وما لم يوجد  
ذلك لها في النفوس ولا معتقداتها العادبة فهي المتصورات الدخيلة، وهي المعانى  
التي إنما يكون وجودها لتعلم وتكمب كالأغراض التي لا تقع إلا في العلوم  
والصناعات والمهن" <sup>(١)</sup>. وهو يقصد بالأصيلة ألفاظ الشعر الموضوعة له،

(١) المنهاج : ص ٢٣

وبالدخيلة الألفاظ المستعملة فيه من بيات آخر. ومعظم الذين تناولوا هذا الميدان من البلاغيين أو النقاد قد اعتمد هذا الكلام<sup>(١)</sup>. ولا يريد حازم أن يتكلم في قضية الأصيل والدخيل، إلا لأنه يريد أن يدخل حداً يونانيا وهو عملية التشويق والإثارة وموقف الجمهور منها. ذلك ليتسنى له الكلام في المحكاة، كما تكلم عنها أرسطو ومن بعده ابن سينا.

ومفهوم هذا الكلام إنما يعني المصطلحات العلمية وإمكانية ورودها في الشعر، والألفاظ الدخيلة عليه من بيات آخر. ولا أنسى أن أشير إلى أن حازماً إنما يريد إقحام مفهوم اليونان تجاه الفن وخاصة، والبلاغة على وجه العموم، لأن مفهوم البلاغة عندهم الإثارة والتشويق، لذلك فهو يكرر ألفاظاً كاللذة والألم، والشجى، وما إليها من ألفاظ، مؤداها الانقباض والانبساط تجاه العمل الأدبي. وهذا قد يبدو مخالفًا لمفهوم البلاغة عند العرب، إذ إن مفهومها عندهم إنما ينصب على الإفهام والوضوح، وقد ينضاف إليهما الإثارة والتشويق على وجه العموم.

والألفاظ أو المصطلحات العلمية واستبراد ورودها في الشعر ليست من ابتداع نقاد وبلاطئي العرب، بل هي قديمة قدم الحضارة الإنسانية التي وجدناها عند اليونان، وقد أشار إليها أرسطو. ورغم هذا فجازم لا يستبعد استعمالها، إذ إن من الشعراء من تجره طبيعته إلى أن يتعاطى هذا اللون من الألفاظ : "إنما يورد المعاني العلمية في كلامه من يريد التمويه بأنه شاعر عالم. وقد بينما أنه فعل نقىض ما يجب في الشعر . فلم يثبت له أنه قال شعراً إلا عند من لا علم له. وأما العلم فلا يثبت أيضاً للشاعر بأن يodus شعره معانٍ منه. فليس يبعد على الناظم

---

(١) انظر : سر الفصاحة ، ص ١٨٥.

إذا كان قد تصور مسائل من علم وإن قلت أن يعلقها ببعض معاني شعره  
ويناسب بينها وبين بعض مقاصد نظمه<sup>(١)</sup>:

وذلك في نظره، لأن المعاني العلمية من إدراك الذهن ومدركات الذهن  
ليست من مقاصد الشعر، وإنما مقاصده مدركات الحس، وهي التي يدور  
عليها القول الشعري، وتعليله لهذه المسألة إلى فهم الجمهور أو عدم فهمه، وفي  
اعتقاده، يرى أن الجمهور لا يمكن أن يفهم مسائل العلم ولذلك فهي لا يجب  
أن تقدم في الشعر. ولو أنه استبعد جهة التلقي وسكت على ما علل به من  
مسائل العقل لما أخطأه الصواب، ولكنه تكتب الصواب إذ إنه شرط معرفة  
الجمهور، ونحن نعلم أن البلاغة تتضمن في اعتباراتها الخصوصية والعمومية. وما  
ذلك إلا لأنه يجري وراء الإثارة والتشويق واللذة والألم التي يمكن أن يجدها  
الجمهور في مسائل الحس، ويعدها في مسائل الذهن، وعلى هذا فهو يرى أن  
الشعر غناء محض، وهذا ينطبق على الشعر العربي. إلا أنه يناقض هذا الرأي،  
أو هو يتراهل تجاهه، وذلك حين قرر في مكان آخر قائلاً: "ولما كان القول  
الشعري لا يخلو من أن يكون وصفاً أو تشبيهاً أو حكمة أو تاريخاً، احتاج  
الشاعر أن تكون له معرفة بنعوت الأشياء التي من شأن الشعر أن يتعرض  
لوصفها، ولمعرفة مجرى أمور الدنيا وأنحاء تصرف الأزمنة والأحوال، وأن  
تكون له قوة ملاحظة لما يناسب الأشياء الواقعة من أشياء آخر تشبهها،  
وقضايا متقدمة تشبه التي في الحال"<sup>(٢)</sup>.

ولا أحسب أن هذه الأمور يمكن أن تتسب لمجرد الانفعال الساذج، والذي  
قد لا يكون له من المدركات العقلية ما يؤهل له لفهم هذه الأشياء، إنما هي تقع  
تحت نظرية إدراك العلاقات، وللعقل فيها دور فاعل. وهذا كلام يناقض تمام

(١) المنهاج: ص ٣٠ - ٣١.

(٢) المرجع السابق، ص ٤٣.

المناقشة لما اعتقده في كلامه السابق عن المعاني الحسية والذهنية، وهو يؤكد بوضوح عدم فهمه للفنية الأدبية كما فهمها أرسطو.

وقد لا يكون من المهم أن نناقش هذا الكلام، ونحن بصدد التحدث عن الألفاظ، من جهة كونها وردت في أبحاث المناطقة والفلسفه، أو اللغويين والنحاة. وقد ألم بها حازم، وجده واجتهد على أن يصوغ منها قانوناً موحداً مطلقاً. وإذا كان كلامه عن الشعر، والشعر كما هو معلوم - ألفاظ ومعان، وأوزان وقوافي، كان لابد أن ينظر لهذه الحدود مجتمعة واستحسانها ليتكامل له القول في القانون.

وأصل الفكرة سقطت إليه من كلام ابن سينا حين قال وهو يتكلم عن بعض تقسيم الشعر: "هذا هو تلخيص القدر الذي وجد في هذه البلاد من كتاب الشعر للمعلم الأول. وقد بقي منه شطر صالح ولا يبعد أن نجتهد نحن فربتدع في علم الشعر المطلق وفي علم الشعر، بحسب عادة هذا الزمان، كلاماً شديداً التفصيل والتفصيل. وأما هنا فلنقتصر على هذا المبلغ"<sup>(١)</sup>. وهذه الفكرة هي وراء تأليف حازم لكتابه المنهاج، ربما لأنه رأى تقصير ابن سينا بسبب شواغله في التفرغ للوفاء بما وعد به. فتفرغ له هو. وأكمل ما وعد به ابن سينا، حسب اعتقاده. ولعله واضح ما إذا كان حازم تبنى فكرة ابن سينا، وأخلص لها. وإذا كانت فكرة ابن سينا تدور حول علم الشعر، وعلم الشعر هو مجموعة التقسيمات التي حول الألفاظ، والمعاني، والأوزان، والقوافي، وكل واحدة منها تستلزم لها الإجاده على حدة، وإذا كان ابن سينا من أصحاب الفلسفه والمنطق، كان طبيعياً أيضاً أن يأخذ حازم بآراء الفلاسفه والمناطقة بصفة خاصة في الألفاظ، والمعاني، فضلاً عن كونه هو نفسه ذا ميول منطقية.

---

(١) المنهاج ، ص ٦٩.

## ب) الألفاظ في بيئة المعتزلة والمتكلمين :

يبدأ البحث في الألفاظ عند النقاد، والبلاغيين، والرواة، من جهة الدلالة ومدى مسايرتها للعرف العربي، على اعتبار عنصر البيئة وما لها من تأثير في الكلام من جهة سلاسته وحزونته، ومن جهة توافره ورودا على ألسنة العرب الفصحاء. وهذا واضح من أبحاث الأمدي والجرجاني على سبيل المثال في كتابيهما الموازنة<sup>(١)</sup> والوساطة<sup>(٢)</sup>، ولم يكن بين الألفاظ في أنفسها من تفاضل من حيث أفضليتها بالمعنى المراد، اللهم إلا من حيث الشروط التي اعتمدها - فيما بعد - علماء البلاغة المتأخرون.

والبحث الجاد في الألفاظ من وجهة نظر البلاغة، نجده عند المعتزلة، وعلماء الكلام، ومعلوم أن هؤلاء كان غرضهم إثبات إعجاز القرآن من جهة الألفاظ ومعانيه. وأول بحث بهذا المعنى نجده في صحيفة بشر بن المعتمر<sup>(٣)</sup>. التي نقلها عنه الجاحظ، وتداولها النقاد والبلغيون فيما بعد. ويقرر بشر في صحيفةه أن التوعر يسلم إلى التعقيد، والتعقيد هو الذي يستهلك المعاني ويشين الألفاظ، والأديب الذي يربى معنى كريماً عليه أن يتلمس له لفظاً كريماً، فإن حق المعنى الشريف للفظ الشريف. ومن حقهما أن يصانان عمما يفسدهما ويهجنهما<sup>(٤)</sup>.

(١) انظر الموازنة لأبي القاسم الحسن بن بشر بن يحيى الأمدي البصري، ص ٢٦٢ ، تحقيق: محمد محى الدين عبد الحميد ، طبعة بيروت. بدون تاريخ.

(٢) الوساطة بين المتبي وخصومه، ص ١٩ ، لأبي الحسن علي بن عبد العزيز القاضي الجرجاني، طبع وتصحيح وشرح أحمد عارف الزين ، مطبعة العرفان - صيدا ، سنة ١٣٢١ هـ.

(٣) توفي بشر بن المعتمر سنة ٢١٠ هـ.

(٤) انظر البيان والتبيين لأبي عثمان عمرو بن بحر بن محبوب ، الجاحظ ، ص ١٢٥ ، ج ١ ، طبعة المكتبة التجارية ، القاهرة ، ١٩٦٠ م.

وهذا أول دستور يوضع لا إلى الشعراء وحدهم، بل إلى الكتاب على وجه العموم. ومن الغريب أن بشرأً هذا من المتكلمين، وخلاصة هذه الصحيفة، فيما يختص باللفظ والمعنى كلاً على حدا، أو باجتماعهما معاً هو:

- ١- البعد عن فاحش الخطأ.
- ٢- شرف اللفظ والمعنى.
- ٣- البعد عن التوعّر.
- ٤- البعد عن التعقيد.
- ٥- البعد عن التكلف.
- ٦- البعد عن فساد المعنى (توحّي الصواب).
- ٧- البعد عن المجننة.
- ٨- إحراز المنفعة.
- ٩- مراعاة مقتضى الحال.

وهذه الحدود - وإن اتسعت الدراسات حولها - ظلت المدار الذي عليه تقوم الدراسات البلاغية فيما يختص بقضية الألفاظ. ورغم أن الدراسة في الألفاظ والمعنى اتخذت أشكالاً عدّة متطرّفة، إلا أن الغاية منها كانت ولا تزال هي الوصول إلى الجمال القولي، الذي يقود إلى الكلام البليغ والبعيد عن الفساد. وقد نصّ بشر في صحيفته على البعد عن فاحش الخطأ، ولم ينص على مطلق الخطأ، وذلك لما يجوز للشعراء دون غيرهم من ذلك، ولو ورد شيء من ذلك لهم، التمسوا لهم المعاذير، أو خرجوا كلامهم على وجه من الصحة. وفي هذا الصدد يقول حازم: "وكلما أمكن حمل بعض كلام هذه الحلبة المحلية من الشعراء على وجه من الصحة كان ذلك أولى من حمله على الإحالـة والاختلال،

لأنهم من ثبت ثقوب أذهانهم وذكاء أفكارهم واستبخارهم في علوم اللسان  
وبلوغهم من المعرفة به الغاية القصوى<sup>(١)</sup>.

ومفهوم كلام حازم: أن هؤلاء الشعراء الأول، هم ساقة الكلام، وأمراء البيان، فهم قلما يخطئون، فإن أخطأوا فينبغي أن يحمل كلامهم على وجه من الصحة كلما أمكن ذلك، وهذا هو ما نص عليه صاحب الصحيفة بقوله: "وأسلم من فاحش الخطأ" ولم يقل أسلم من مطلق خطأ، لأن السلامة من مطلق خطأ شيء لا يمكن تصوره مهما بلغ حظ الإنسان من الفصاحة والبيان. وهذا الرأي منقول عن الخليل بن أحمد في قوله: "الشعراء أمراء الكلام يصرفونه أنى شاعوا. ويجوز لهم ما لا يجوز لغيرهم من إطلاق المعنى وتقييده، ومن تصريف اللفظ وتقييده، ومد المقصور، وقصر المددود، والجمع بين لفاته، والتفريق بين صفاتيه، واستخراج ما كلت الألسن عن وصفه ونعته، والأذهان عن فهمه وإيضاحه، فيقربون البعيد، ويبعدون القريب، ويحتاج بهم ، ولا يحتاج عليهم، ويصورون الباطل في صورة الحق، والحق في صورة الباطل<sup>(٢)</sup>.

وهذا الكلام وإن اشتمل ضمنا على ما قصدنا إليه- يخرج بنا إلى قضية التخييل، ودائرة الصدق والكذب، إلا أنه يدل دلالة واضحة على ما للشعراء من فضيلة السبق في تشقيق الكلام لفظاً ومعنى، ثم إنه يشير بصفة خاصة إلى قضية تواتر الألفاظ على ألسنة فصحاء العرب مع اعتبار عنصر البيئة، وأعراف ومعتقدات الناس، فإن لهذه الأمور تأثيراً في اللفظ من حيث الفصاحة والوحشية والمحنة.

(١) المنهج : ص ١٤٣.

(٢) المنهج : ص ١٤٣ - ١٤٤.

## ج) الألفاظ في بيئة الأدباء والكتاب:

تلك كانت البواكيير الأولى في البحث عن قضية الألفاظ والمعاني. فإن أبحاثاً متفردة لم تكن تدور في خلد هؤلاء النقاد والكتاب، عندما تفجرت هذه المباحث. وهذا واضح مما أورده الأدمي متسائلاً: "ألا ترى أن البلاء والفصحاء لما وصفوا ما يستجاد ويستحب من النثر أو النظم قالوا: هذا كلام يدل بعضه على بعض، وأخذ بعضه برقاب بعض. قيل: هذا صحيح من قولهم، ولم يريدوا هذا الجنس من النثر والنظم، وإنما أرادوا المعاني إذا وقعت ألفاظها في مواقعها، وجاءت الكلمة مع اختها المشاكلة لها والتي تقتضي أن تجاورها بمعناها: إما على الاتفاق، أو التضاد، حسبما توجبه قسمة الكلام، وأكثر الشعر الجيد هذه سبيله، ونحو ذلك قول زهير بن أبي سلمي:

سئمت تكاليف الحياة، ومن يعش  
ثمانين حولاً لا أبا لك يسام  
لما قال (ومن يعش ثمانين حولاً) وقدم في أول البيت (سئمت) اقتضى أن  
يكون في آخره (يسأم) <sup>(١)</sup>.

وهذا ما عبروا عنه بطلب الكلم، أي أن تكون كل كلمة أصلية في موقعها مستدعاً بعضها بعضاً في تساوق تعبيري يقتضيه المعنى. ولو أن البحث في الألفاظ والمعاني سار على هذا النمط، لكان أجدى بتشذيب الكلام، إلا أنها نراهم قد طرقو قضية المفاضلة بين اللفظ والمعنى. وتحزبوا إزاءها شيئاً. وتوهم بعض الباحثين أن الجاحظ آثر اللفظ على المعنى، إلا أن الأبحاث أثبتت خطأ هذا الزعم، إذ إن الذين زعموا هذا لم تكن قد تكاملت لديهم آراء الجاحظ

(١) الموازنة ، ص ٢٥٩.

المبثوثة في كتابيه البيان والتبيين، والحيوان. وحقيقة القول أن الجاحظ يعتقد ما جاء في صحيفه بشر بن المعتمر من استواء في المفاضلة بين شقي الأدب<sup>(١)</sup>. وكان من ذهب إلى تفضيل اللفظ على المعنى أبو هلال العسكري في قوله : "ليس الشأن في إيراد المعاني، لأن المعاني يعرفها العربي والعجمي، والقروي والبدوي، وإنما هو في إجاده اللفظ وصفاته، وحسناته وبهائه، ونزااته ونقائه، وكثرة طلاؤته ومائه مع صحة السبك والتركيب، والخلو من أود النظم والتأليف ..... وليس يتطلب من المعنى إلا أن يكون صواباً"<sup>(٢)</sup>. ولعلنا نعلم أن أبو هلال ربما تأثر بنظرية الجاحظ الجزئية في كلامه في البيان والتبيين، لأن أبو هلال نظر لمصطلحات الجاحظ البلاغية. إذ كان العسكري من مدرسة الجاحظ التي تتشيع للصياغة وتعصب للفظ وربما كان العسكري أكثر من رأينا مغالاة في تقدير قيمة اللفظ يجعله في الأثر الأدبي كل شيء. فيجدد المعنى فلا يجعله شيئاً"<sup>(٣)</sup>.

ويتضح لنا ذلك من قول العسكري وهو يحدد معالم منهجه في التأليف البلاغي: "... ولما رأيت تخليط هؤلاء الأعلام فيما راموه من اختيار الكلام، ووقفت على موقع هذا العلم من الفضل ومكانته من الشرف والنبل، ووجدت إليه الحاجة ماسة، والكتب المصنفة فيه قليلة، وكان أكبرها وأشهرها كتاب (البيان والتبيين) لأبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، وهو لعمري

(١) انظر: الحيوان للجاحظ، ج٥/ ص ٣١٥ - ٣١٦، وانظرإصابة المدار في الوجه البلاغية، آراء الجاحظ البلاغية وأثرها في البلاغيين، الهيئة المصرية العامة للكتاب.

(٢) كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري، ص ٥٧ - ٥٨ ، تحقيق: علي محمد البجلوني ومحمد أبو الفضل إبراهيم. الطبعة الأولى ١٣٧١هـ - ١٩٥٢م، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة.

(٣) أبو هلال العسكري ومقاييسه البلاغية، د. بدوى طبانة ، ص ١٢٦. الطبعة الأولى، مطبعة مخيم، ١٩٥٢م، القاهرة .

كثير الفوائد، جم المนาفع لما اشتمل عليه من الفصول الشريفة، والفقر اللطيفة، والخطب الرائعة والأخبار البارعة، وما حواه من أسماء الخطباء والبلغاء، وما نبه عليه من مقاديرهم في البلاغة والخطابة وغير ذلك، من فنونه المختارة ونعوتها المستحسنة، إلا أن الإبانة عن حدود البلاغة وأقسام البيان والفصاحة مبثوثة في تضاعيفه، ومنتشرة في أثنائه، فهي ضالة بين الأمثلة لا توجد إلا بالتأمل الطويل والتتصفح الكثير<sup>(١)</sup>.

ويفرغ من هذا الكلام في وصف حال البلاغة ومصنفات العلماء، ومنها كتاب الجاحظ، ليقول: "فرأيت أن أعمل كتابي هذا مشتملاً على جميع ما يحتاج إليه في صنعة الكلام نشره ونظمه، ويستعمل في محلوله ومعقوده من غير تقصير وإخلال وإسهام وإهذار"<sup>(٢)</sup>.

وكان منمن تبع العسكري في احتفائه باللفظ، ابن سنان الخفاجي الذي جاء كتابه برمته في الألفاظ، رغم أنه لم ينص صراحة على تفضيلها على المعاني، إلا أن ذلك يفهم ضمناً من منهجه ومساركه فيه<sup>(٣)</sup>.

والذين آثروا اللفظ أو الذين تشيعوا للمعنى، لم يتوصلا إلى شيء أصيل في إثبات حجتهم التي تثبت حقيقة المفاضلة. والذي قدم لنا شيئاً أصيلاً متكاملاً وفريداً في نفس الوقت هو عبد القاهر الجرجاني، حين قال: "هل تجد أحداً يقول هذه اللفظة فصيحة إلا وهو يعتبر مكانها في النظم وحسن ملائمة معناها لمعاني جارتها، وفضل مؤانتها لأخواتها.. وهل قالوا: لفظة متمكنة ومقبولة، وفي خلافها قلقة ونابية ومستكرهة إلا وغرضهم أن يعبروا بالتمكن حسن

(١) كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري، ص.٥.

(٢) المرجع السابق والصفحة.

(٣) تناول الخفاجي في كتابه سر الفصاحة مقاييس تتعلق بالألفاظ المفردة، والألفاظ المؤلفة بعضها مع بعض، والألفاظ في ائتلافها مع المعاني.

الاتفاق بين هذه وتلك من جهة معناهما، وبالقلق والتبو عن سوء التلاؤم، وأن الأولى لم تلق بالثانية في معناها، وأن السابقة لم تصح أن تكون لفقا للتألية في مؤداها. نعم إن بعض الألفاظ في المسامع نفماً أشجى من بعضها الآخر وبعض الألفاظ أساس من بعضها وأكثر اتساقاً وانسياقاً في الكلام الموزون، لكن هذه العوامل كلها متصلة بجمال الألفاظ الظاهري الخارجي وهو جمال تافه ضئيل إن قيس بالجمال الباطني الحقيقى. جمال المعنى والشعور الذي تومئ به اللفظة عند كاتبها وسامعها<sup>(١)</sup>.

وبهذا، يتطور البحث في الألفاظ إلى قضية النظم، ومراعاة معاني النحو فيما بين الكلم والتي رائدها الجرجاني، وإن لم يكن هو الأول في المباحث النظمية<sup>(٢)</sup>، إلا أنه صاحب نظرية تكاملت عنده أجزاؤها وأصبحت تمثل قضية مسلما بها. ويلاحظ أيضاً أن البحث في الألفاظ تعدى النواحي المادية إلى النواحي المعنوية.

وفيما يبدو أن حازماً قد تأثر قليلاً أو كثيراً بهذا القول، مع أكد معرفتنا أنه اقتفي أثر الخفاجي، إلا أن ذلك لا يمنع بالضرورة أن يأخذ ما يعتقد أنه موافق لقانونه البلاغي العام الذي أوقف نفسه له. وبخاصة إذا علمنا أنه حول قضية النظم التي كان مبحثها القرآن الكريم إلى الشعر والقصائد الشعرية. وإذا كنا قد تناولنا آراءه في الألفاظ المفردة، والمؤلفة بعضها مع بعض، وأرجعناها إلى أصولها، فإننا يجب أن ننوه إلى أنه يقتفي أثر الجاحظ والجرجاني، ذلك لأنه يريد أن يتكلم عن الألفاظ المنظومة بعضها مع بعض. وقد عبر عنها بالمباني وخصها بقسم كامل. إلا أنه لم يبحث في هذا القسم

(١) دلائل الإعجاز ص ٣٦.

(٢) رائد عبد القاهر في هذا المقام هو القاضي عبد الجبار.

الألفاظ وحدها، بل ببحث البحور الشعرية وما تتألف منه الأوزان. وهو يتكلم عن المباني الشعرية، لم ينس أن يتكلم عن الألفاظ المؤلفة في عبارة كاملة. ولنورد الآن آراء حازم في منهاجه خاصة في الألفاظ، ولنفت هذه الآراء لعلنا نصل - فيما اعتقده - لرأي له أصيل، أو لنقف عند رأينا في أنه إنما كان ينظر ويقرر لما وصلت إليه جملة الآراء، وفضله يرجع إلى جمع المادة وترتيبها ترتيباً جديداً لم يكن مألوفاً في مباحثنا الشرقية. فهو قد تحدث عن اللفظ بمفرده، وعن اللفظ في تأليف عباري، وعن اللفظ في ائتلافه مع المعنى. وهذا هو منهج ابن سنان الخفاجي في كتابه سر الفصاحة. فإذا كان مصطلح البلاغة والفصاحة لم يتحدد في كتاب سر الفصاحة، فهو كذلك لم يتحدد في كتاب المنهاج، مما يشير بلا شك إلى الافتقاء والتبع. وجملة تقسيماته في هذا الخصوص تتلخص في الآتي:

١- وسيلة الشاعر لاستكمال درجات الحسن في الكلام والبعد عن الرداء. ويتبين ذلك من قوله : "والتهدي إلى العبارات الحسنة يكون بأن تكون للشاعر قوة يستولي فكره بها على جميع الجهات التي يستكمل حسن الكلام بالترامي به إلى كل جهة منها والتبعاد عن الجهات التي تضادها"<sup>(١)</sup>. وهذا يرجع إلى الذوق أو الثقافة، وبالجملة يرجع إلى محصول الشاعر من التراث الأدبي.

٢- معاير تمييز الكلام الحسن ومنها :

أ) معيار يتعلق بالحروف التي تتتألف منها الألفاظ، ثم تنتظم في نمط من التعبير : وتلك الجهات هي اختيار المواد اللغوية أولاً من جهة ما تحسن في ملاظط حروفها. وانتظامها وصيغها ومقاديرها واحتساب ما يصبح في ذلك<sup>(٢)</sup>.

(١) المنهاج ، ص ٢٢٢ .

(٢) المصدر السابق ، والصفحة .

وهذه المعايير قد أسلفنا القول فيها عند كلامنا في الألفاظ المفردة، وقنا إنها ترجع إلى علم اللغة، وجهة اختصاص البلاغة هي البعد أو القرب لخارج الحروف. أما الصيغ فترجع إلى علم الصرف، وأما المقادير فهي أن تكون الكلمة غير كثيرة الحروف، وكل هذه الأمور قد بحثها الخفاجي في الحدود الراجعة إلى اللفظ المفرد. واقتفي حازم أثره في ذلك<sup>(١)</sup>.

- ب) معيار الاستعمال: "اختيار أيضاً من جهة ما يحسن منها بالنظر إلى الاستعمال وتجنب ما يقع بالنظر إلى ذلك" <sup>(٢)</sup>.
- ج) معيار العرف: اختيارها بحسب ما يحسن منها باعتبار طريق من الطرق العرفية وتجنب ما يقع باعتبار ذلك.

ويلاحظ أن هذا التخيص لمجمل كلامه في الألفاظ المفردة. ومن شاء أن يتبع في هذا الكلام فليرجع إلى كتاب سر الفصاحة، وينظر بحثه في الألفاظ المفردة، ففيه كفاية لمن استزاد<sup>(٣)</sup>.

-٣- معيار يتعلق بحسن تأليف الكلام وتلاؤمه ويتأتى هذا في صور حدّدها بقوله: "من ذلك حسن التأليف وتلاؤمه ويقع في الكلام على أنحاء: منها أن تكون حروف الكلام بالنظر إلى ائتلاف بعض حروف الكلمة مع بعضها، وائتلاف جملة الكلمة تلاحقها منتظمة في حروف مختاراة متبااعدة الخارج مترببة الترتيب الذي يقع فيه خفة، وتشاكل ما، ومنها ألا تتفاوت الكلم المؤلفة في مقدار الاستعمال، فتكون الواحدة في نهاية الابتدال، والأخرى في نهاية الحوشية وقلة الاستعمال، ومنها أن تتناسب بعض صفاتها مثل أن تكون أحدهما مشتقة من الأخرى مع تفاير المعينين من جهة أو جهات، أو تتماثل

(١) انظر: سر الفصاحة ، ص ٤٩ - ٦٤ .

(٢) المنهاج ، ص ٢٢٢ . وانظر : سر الفصاحة ، ص ٦٣ .

(٢) انظر: سير الفصاحة ، ص ٤٩ - ٦٤ ، وانظر ص ٦٥ - ١٩٩.

أوزان الكلم أو تتواءن مقاطعها، ومنها أن تكون كل كلمة قوية الطلب لما يليها من الكلم أليق بها من كل ما يمكن أن يوضع موضعها<sup>(١)</sup>.

والواضح من هذه المقاييس، أنه إنما يقتفي أثر الخفاجي في كلامه عن الألفاظ المؤلفة بعضها مع بعض إلا أنه زاد على ما أورده الخفاجي حين أدخل جهة النظم وتطالب الكلم، ثم أضاف الذوق الذي هو حد من حدود البلاغة والجمال القولي، وذلك حين قال: "ليس ذلك إلا نسبة وتشاكل يعرض في التأليف ولا يعبر عن حقيقته ولا يعلم ما كنهه، وإنما ذلك مثل ما يقع بين بعض الألحان وبعض، وبعض الأصbag وبعض، من النسبة والتشاكل ولا يدري من أين وقع ذلك"<sup>(٢)</sup>.

#### ٤- معيار تسهيل العبارة وترك التكلف:

أ) التسهيل يكون بأن تكون الكلم غير متوعرة الملافوظ والنقل من بعضها إلى بعض، وأن تكون اللفظ طبقاً للمعنى تابعاً له جارية العبارة من جميع أنحائها على أوضاع سبل البيان والفصاحة<sup>(٣)</sup>.

ب) والتکلف يقع إما بتوعر الملافوظ، أو ضعف تطالب الكلم، أو بزيادة مالا يحتاج إليه أو نقص ما يحتاج، وإما بتقديم وتأخير، وإما بعدل صيغة هي أحق بها، بالوضع منها، وإما بإبدال كلمة مكان كلمة هي أحسن موقعاً في الكلام منها. ومن هذا إبدال الضمير المخاطب من ضمير الغائب في مثل قوله الشاعر:

فتاتان بالنجم السعيد ولدتما

(١) المنهاج ، ص ٢٢٢. وانظر سر الفصاحة ، معايير الألفاظ المفردة ، والمؤلفة بعضها مع بعض من ٤٩ - ١٩٩ ، وانظر : الموازنة ، ص ٢٥٧ بباب المغازلة .

(٢) المنهاج ، ص ٢٢٢.

(٣) نفس المرجع والصفحة.

وقول المتبي:

فرأت لكم في الحرب صبر كرام  
قوم تفرست المنايا فيكم  
وإما بتكرار، وإما بالحيدة عن معنى تقصير العبارة عنه إلى معنى مؤدٍ عن  
مثيل تأديته تطول العبارة عنه<sup>(١)</sup>.

وهذا الكلام أورده الخطاجي في الوجوه التي يحسن التأليف بها إلا أنه لم يجعله مقياساً بلاغياً وأورده في مثال الشاذ النادر الذي يحسن وأوصى بعدم إتباعه والإكثار منه قال: "لأن وجه الكلام - قوم تفرست المنايا فيهم فرأت لهم، وهذا وما يجري مجرىه في جانب التأليف مذكور، وفي شعبه معدود، واتباع العرف في إيراد الظاهر المعروف دون الشاذ النادر واجب لمن آثر مشاركتهم في فصاحة النظم، وسلامة النسج، فإنما يقتدي بهم وعلى منارهم يهتدى"<sup>(٢)</sup>. وهذا وأمثاله قد بحث في الأسلوب الحكيم وقد ورد كثيراً في القرآن الكريم.

- ٥- معيار حسن التناسب في وضع الألفاظ في الكلام : " ومن ذلك إيشار حسن الوضع اللفظي أن يؤاخى في الكلام بين كلام متماثل في مواد لفظها أو في صيغها أو في مقاطعها فتحسن بذلك ديباجة الكلام. وربما دل بذلك في بعض المواقع أول الكلام على آخره. ومن ذلك وضع اللفظ إزاء اللفظ الذي بين معنيهما تقارب وتناظر من جهة ما لأحدهما إلى الآخر انتساب وله به علقة، وحمله عليه في الترتيب. فإن هذا الوضع في تأليف الألفاظ يزيد الكلام بياناً وحسن ديباجة واستهلاكاً لأوله على آخره"<sup>(٣)</sup>.

(١) المرجع السابق ، ص ٢٢٢ ، وانظر: سر الفصاحة ، ص ٩٨.

(٢) سر الفصاحة : ص ٩٨.

(٣) المنهاج : ص ٢٢٢ ، وانظر: الموازنة : ص ٢٥٧.

ولا يمكن أن يفهم هذا الكلام إلا بالرجوع إلى ما قاله الخفاجي بعد الفراغ من كلامه عن الألفاظ المفردة: "فهذا ما يتعلق بالأقسام المذكورة في الكلمة بانفرادها قد أوضحتناه وبيناه، ونعود على ما يختص بالتأليف وينفرد به، ونقول: إن أحد الأصول في حسنه، وضع الألفاظ موضعها حقيقة أو مجازاً لا ينكره الاستعمال ولا يبعد فيه وهذه الجملة تحتاج إلى تفصيل نحن نذكره ونشرحه ونبين أمثلته ليقع فهمه والعلم به"<sup>(١)</sup>. ثم يعدد الموضع التي توضع الألفاظ موضعها:

- ١- لا يكون في الكلام تقديم وتأخير، حتى يؤدي ذلك إلى فساد معناه وأعرابه في بعض الموضع، أو سلوك الضرورات حتى يفصل فيه بين ما يقبح فصله في لغة العرب كالصلة والموصول وما أشبهها.
- ٢- حسن الاستعارة، وهي تعليق العبارة على غير ما وضعت له في أصل اللغة على جهة النقل.
- ٣- لا تقع الكلمة حشاً، واصل الحشو أن يكون المقصود بها إصلاح الوزن أو تناسب القوافي وحرف الروى إن كان الكلام منظوماً، وقصد السجع وتأليف الفصول إن كان منثراً، من غير معنى تفيده أكثر من ذلك. وقد أورد حازم في نهاية كلامه كلاماً يشبه ما ذهب إليه الآمدي في قوله وهو يفرق بين المعاذلة واللفظ المختار المؤاخى بعضه بعضاً فقال وهو يعلق على بيت امرئ القيس.

فإن تكتموا الداء لا نخفه  
وإن تقصدوا الندم لا نقصد

---

(١) سر الفصاحة ، ص ١٠٠.

"هذا هو الكلام الذي يدل بعضه على بعض، ويأخذ بعضه برقباب بعض.  
وإذا أنسدت صدر البيت علمت ما يأتي من عجزه، فالشعر الجيد أو أكثره  
على هذا مبني"<sup>(١)</sup>. وهذا مضمون ما جاء في عبارة حازم السابقة.

٤- ومن ذلك حسن الكنایة .

٥- ومنه ألا يعبر عن المدح بـالـأـلـفـاظـ الذـمـ، ولا في الذـمـ بـالـأـلـفـاظـ المـدـحـ.

٦- معيار القبح وحده خلو الكلام من شروط الحسن في الألفاظ وفي التأليف.  
"من قبح الوضع والتأليف أن تكون الألفاظ مع عدم تراخيها بعيدة أنحاء  
الطالب شتيبة النظم، متداولاً بعضها عن بعض كما قال :

لم يضرها والحمد لله شيء فانشت نحو عزف نفس ذهول

ومن ذلك ألا يزاد على قدر الحاجة من كل ما يستحسن وألا يجعل التمادي  
عليه سبباً إلى السآمة والغض منه"<sup>(٢)</sup>.

وهذا كله راجع إلى نظرية النظم. وهو مضمون كلام الخفاجي في حسن  
الوضع في الألفاظ<sup>(٣)</sup>.

ومما تقدم يتضح لنا، أن ما أورده عبد القاهر الجرجاني بشأن الألفاظ إنما  
يختص بنظريته الخاصة بالتركيب أو النظم، وليس تناولاً للألفاظ بتفصيل،  
وما ينبغي أن يكون في اللفظة الواحدة من الشروط الواردة حسبما هو معروف  
في المباحث البلاغية، حيث إنه إنما يريد أن يبرهن على أن جمال اللفظ إنما هو  
في موقعه من التركيب، ولا مزية للفظة خارج موقعها من العبارة، حتى ولو  
كان هناك جمال نسبي للألفاظ المفردة فهو لا يعتدّ به.

(١) انظر: الموازنـة ، ص ٢٥٧.

(٢) المنهاج : ص ٢٢٢ ، وما بعدها.

(٣) سر الفصاحة ، ص ١٠٠ وما بعدها.

ولذا كان الخفاجي قد قتل الألفاظ بحثاً من حيث الشروط الواردة في لبناتها، ومن حيث ورودها في سياق عباري، ومن حيث ائتلافها مع المعاني، فإن حازماً قد تبني آراء الخفاجي في إجمال دقيق من حيث تلك الشروط المذكورة، إلا أنه عندما أراد أن يتكلّم عن التركيب أو النظم في القصائد أراه اتكأ على نظرية عبد القاهر الجرجاني الخاصة بالنظم، ويضمن إليه ما أورده الخفاجي ولا يزيد عليه اللهم إلا بعض التحوير في الأسلوب كما هو مألوف في منهجه. وتأثر حازم ونقله عن الخفاجي لا يكاد يخفي على أحد، إلا أنه يأخذ آراء عبد القاهر في حذر شديد، وذلك ربما يعزى إلى أن عبد القاهر كان متكلماً. وكانت آراء المتكلمين مصادرة في المجتمع الأندلسي، وحتى في الشمال الإفريقي<sup>(١)</sup>. ومن ناحية ثانية، فإن حازماً يريد أن يرجئ الكلام عن النظم الذي سيطبقه على القصيدة الشعرية إلى القسم الثالث حسبما خطط له في كتابه المنهاج.

#### رأي في القسم المفقود من كتاب المنهاج:

وبعد أن تحدثنا عن مباحث حازم اللغوية، ومقاييسه ومعاييره تجاهها، يبقى في النفس شيء تود أن نقوله، ذلك أن كتاب (منهاج البلاء وسراج الأدباء) من ثلاثة أقسام وليس أربعة، صحيح أنه يبحث موضوعات تقع في أربعة أقسام متباعدة وهي الألفاظ، والمعاني، والمبنائي، والأسلوب، إلا أن القسم الأول منتشر في تضاعيف الأقسام الثلاثة التالية.

والرأي السائد وسط جمهور الباحثين، الذين تصدوا لدراسة حازم - سواء منهم من خصّه بدراسة مستقلة أو من تحدث عنه في إطار علماء البلاغة والنقد - أن كتاب المنهاج من أربعة أقسام والقسم الأول منه مفقود، مما حدا

(١) انظر : مجلة الثقافة الجزائرية ، ص ٥٧ - ٦٢.

بهم الوقوف عند النظرة الجزئية دون التصور الكامل للمنهج. وكان أول من قال بهذا محقق الكتاب محمد الحبيب بن الخوجة، وهو يتحدث عن توثيق الكتاب وأقسامه، وذلك يظهر من قوله: "أما النصوص الأخرى التي وجدناها عند حازم وهي من حيث الموضوع متفقة من غير شك مع موضوع القسم الأول من المنهاج، وهذا ما لا نملك إقامة البرهان عليه لأن القسم الأول من الكتاب مفقود تماماً ولا نعرف طريق التوصل إليه"<sup>(١)</sup>.

وربما أوقع المحقق في هذا الوهم تلك الإشارات المتكررة في المنهاج والتي يومئ بها حازم إلى القسم الأول المتوهם. وفيما يلي استعراض تلك الإشارات في إيجاز :

- قال حازم في صفحة ١٧ - ١٨ : "وقد تقدم الكلام في ما تكون عليه الألفاظ في أنفسها وبالنظر إلى هيئاتها ودلالاتها وكيفية موقع تلك الهيئات بدلالاتها من النفوس". وبعد أن تكلمنا عن قضية الألفاظ عنده لا أرى أن هناك ما يمكن أن يضاف إلى ذلك الكلام بقسم خاص كاملاً وفق المنهج المرسوم. ذلك أن منهج حازم، أن يقتصر في التأليف في هذه الصناعة على ظواهرها ومتوسطاتها، ويمسك عن كثير من خفاياها ودقائقها لأن مرام استقصائها عسير جداً<sup>(٢)</sup>.

- قال في صفحة ١٩ : "وقد تقدم الكلام في كثير مما يجب معرفته من المعاني من حيث توجد في الألفاظ ... وأن يستدرك ما لعلنا لم نذكره مما يتعلق بجهة وجودها في الألفاظ. فأما الوجود الذي لها من جهة الخط فليس التكلم فيه من مبادئ هذه الصناعة". وهذا الكلام خاص بقسم المعاني

(١) المنهاج، ص ٩٥.

(٢) انظر : المنهاج ، ص ٧٠.

وليس للألفاظ تعلق به، إنما هو نوع من التمويه. ذلك لأنه يريد أن يبحث المعاني من أربعة جهات:

- أ) جهة وجودها خارج الأذهان.
- ب) جهة وجودها في الأذهان.
- ج) جهة وجودها في الألفاظ.

د) جهة وجودها في الخط وقد استبعده من كلامه في البلاغة.

وهذا الكلام لا يقع في إطار القسم الخاص بالألفاظ. وهل يمكن بعد هذا أن نتصور أنه شخص قسماً للألفاظ ثم بحث فيه المعاني من حيث تكون في الألفاظ إلا توهماً ولو كان فعل ذلك لجاء كلامه تخليطاً.

٣ - قال في صفحة ٣٣: "وهذه الأفعال المشتركة منها قد يكون وضعها على أن يصل من الشيء إلى غيره مثل ما وصل إليه من غيره، وقد يتسلسل هذا. ولا ينبغي أن يتجاوز في ذلك المقدار الذي توجب مقاييس البلاغة عنده وقد تقدم ذلك في القسم الأول" وفي رأيي، أن هذا الكلام لا يتعلق بالألفاظ، إنما هذا كلام خاص بمعاني النحو يبدو أنه تأثر فيه بعد القاهر الجرجاني<sup>(١)</sup>.

٤ - قال في صفحة ٤٤: "واعلم أن النسب الفائقة إذا وقعت بين هذه المعاني المطالبة بأنفسها على الصور المختارة التي تقدم ذكرها في القسم الأول من الكلام على ما تناظر من الكلم من حيث إن المعاني متاظرة كان ذلك من أحسن ما يقع في الشعر". فلما إن القسم الأول خاص بالألفاظ وحازم هنا يتكلّم عن المعاني، ولا أعتقد أن القسم الأول له تعلق بهذا البحث.

---

(١) انظر: دلائل الإعجاز فاتحة الكلام عن النظم، ص ١، وما بعدها.

- قال في صفحة ٩٣: "وقد ذكرت في تأليف الألفاظ واقتراحات المعاني / وأذكر بعد هذا إن شاء الله في المئات النظمية وضم بعض الأبيات والفصول إلى بعض وفي نسق أجزاء الجهات في / إسلام الأساليب مما يستحسن من ضروب الصيغ والمئات بالمستحسن من جميع ذلك ما تفني بذكره هناك عن أن أنصه هنا". وهذا الكلام يتراقص مع منهجه لأن أصل منهجه يقوم على أساس تناول الألفاظ أولاً ثم المعاني، ثم المبني، والأسلوب. وكلامه هنا ينطبق على القسم الثالث الذي هو المبني أو الوجوه العبارية كما يسميها هو.

- قال في صفحة ١٣٢: "... فأما وضوح المعاني وبيانها أو غموضها واستغلاقها، فأنا استقصي في هذا المنهج أنحاء النظر في الوجوه التي بها يكون بيان المعنى أو أمياله من جهة ما يرجع إليه في نفسه، ومن جهة نسبة اللفظ الدال عليه إلى فهم المخاطب، وإن كان ذكر هذا أليق بالقسم الأول". ولا ندري لماذا خص أولوية هذا الجانب بالقسم الأول؟ ولماذا أشار إليه. إذا افترضنا أنه لم يبحثه هناك. وأصل هذا البحث مأخوذ من بحث الخفاجي من كتابه سر الفصاحة في الوجوه التي تكون بها المعاني حسنة متمكنة، والوجوه التي تكون بها غامضة أو مستكرهة<sup>(١)</sup>.

- وفي ٢٢٣ قال بعد أن حدد الوجوه التي يجب أن تعتمد في العبارات الحسنة: "وقد تقدم ... إشارة إلى القسم الأول، ولعله يشير إلى الألفاظ وما يجب أن يراعي في اختيارها مفردة، ومؤتلفة مع بعضها البعض، ومؤتلفة مع المعاني، وهذا لا يختص به البحث في الألفاظ وحده، وإنما يشمل المعاني من كتاب المنهاج.

---

(١) انظر: سر الفصاحة ، ص ٤٩ - ١٩٩.

ومن الاستعراض السابق، ولو تصورنا أن هناك قسماً خاصاً في المنهاج مختصاً بالألفاظ، فلماذا يكرر حازم الإشارة إليه بمفرده دون أن يشير إلى الأقسام الأخرى كالمعاني مثلاً؟ حيث إنه تال للقسم الأول المفترض في خيال حازم؟ وإذا سلّمنا بأن هناك قسماً خاصاً بالألفاظ، كنا سنقف عليه مما يرفع عنه عبه تكرار الإشارة إليه في إلحاح. أما أن يكرر ويشير دونما حاجة إلى التكرار والإشارة، كافٍ حد ذاته أن يثير التساؤل.

هذا وقد تابع المحقق في تصور موضوعات القسم المفقود من الكتاب كل من السبكي<sup>(١)</sup>. والزركشي<sup>(٢)</sup>. في قوله : " ومن يعتمد الشواهد التي أدلّى بها السبكي يجد حازماً مشغولاً بالبحث عن الضرائر، وبما قصر وطال من العبارات والألفاظ، كما يلفه باحثاً في الابتذال والغرابة والتشبّيه وشروطه. ومن يرجع إلى نصوص الزركشي التي استشهد بها يجد فيها الحديث عن السجع، وعن الحكم والأمثال، وعن التشبّيه وأدواته وأشكاله وصوره، وعن الاحتياط في استعمال بعض الألفاظ وتقدير الاستعمال، وعن الزيادة، والقلب، والالتفات، والترتيب في المعاني، والأغراض"<sup>(٣)</sup>.

ولابد أن أشير هنا إلى أن هذه الموضوعات هي التي تناولها حازم ضمن ما تناول من موضوعات في كتابه المنهاج. فهو قد عرض لكل هذه الوجوه في أماكن متفرقة من كتابه المنهاج، وخصوصاً من القول بما فيه مقنع. ويمكننا أن نستنتج من هذا أن الجزء الذي افترضوا أنه ضائع هو موجود بالفعل في كتاب المنهاج.

(١) انظر: المنهاج ، ص ٣٨٣ ، وما بعدها.

(٢) انظر: المنهاج ، ص ٣٨٨ . وما بعدها.

(٣) انظر: المنهاج ، ص ٩٥ ، وما بعدها .

وكان تأثر حازم في هذه الموضوعات بالعسكري والخفاجي من ناحية أن موضوعات البلاغة لم تكن قد انحصرت في علومها الثلاثة البيان ، والمعاني ، والبديع . ولا يمكننا الرجوع والإشارة إلى كل هذه الوجوه وأماكنها من الكتاب ، لأن المقام قد يطول . وвидوا أن حازماً لم يتناول من وجوه البيان شيئاً إلا التشبيه ، فقد بحثه في إطار المحاكاة . وكذلك تكلم عن المجاز كلاماً مختصراً . والذي حدا به إلى هذا هو اتباعه ابن سينا في تحقيق قانون الشعر ، وثانياً لأنه يقتدي بالخفاجي الذي لم تكن المقاييس البينانية منفصلة في بحثه ، بل بحثها كقضايا متاثرة ، عالجها في الوجوه التي يحسن بها التأليف أو يفسد .

والملاحظ أن الذين كتبوا عن حازم قد تابعوا المحقق في رأيه الخاص بالقسم الأول من المنهاج فيما يختص بنقص الكتاب والموضوعات التي يفترض أنها بحثت فيه . وأول هؤلاء منصور عبد الرحمن<sup>(١)</sup> . الذي كانت أطروحته للدكتوراه مصادر التفكير النبدي والبلاغي عند حازم القرطاجني ، ورضاون الدایة<sup>(٢)</sup> . في كتابه النقد الأدبي في المغرب العربي ، وعبد العزيز قلقيلية<sup>(٣)</sup> . في كتابه النقد الأدبي في المغرب العربي ، بدوي طبانة<sup>(٤)</sup> . في كتابه البيان العربي ، وأحمد مطلوب<sup>(٥)</sup> . في مقدمة كتابه الخطيب القزويني وشرح

(١) انظر مصادر التفكير النبدي والبلاغي عند حازم القرطاجني د. منصور عبد الرحمن . ص ٢ - ٥ .

(٢) انظر النقد الأدبي في الأندلس د. محمد رضاون الدایة ، ص ٤٨٨ ، ١٩٨١ م.

(٣) انظر النقد الأدبي في المغرب العربي عبد العزيز قلقيلية ، ص ٢٤٠ ، ج ١ ، وما بعدها سنة ١٩٧٣ م.

(٤) انظر البيان العربي د. بدوي طبانة ، ص ٢٤٢ ، ط ٥ ، دار الثقافة ١٩٧٢ م.

(٥) انظر: القزويني وشرح التلخيص ، د. أحمد مطلوب ، ص ٤٧ .

التلخيص، وعبد الرحمن بدوي<sup>(١)</sup>. في كتبه حازم القرطاجي ونظريات أرسطو في البلاغة والشعر.

ولا سبيل إلى استعراض كل أقوالهم، لأنها في الحقيقة مأخوذة من كلام المحقق. وسوف استعرض في هذا المقام كلام رضوان الداية، لأنه يمثل خلاصة أقوالهم من ناحية، ومن ناحية ثانية، لأنه ضمن قوله الموضوعات التي يفترض أن حازماً بحثها في القسم المفقود. يقول الداية: "... بدأ الكتاب بخرم أسقط شيئاً من أوله. وقد تبين أن الساقط منه هو قسمه الأول وبقى القسم الثاني تقصص بعض الصفحات من أوله، والثالث كله والرابع ينقص قليل من آخره لا يكاد يسيء إليه"<sup>(٢)</sup>. وهذا كلامه عن الكتاب، وأنا أشير في هذه المناسبة بأن القسم المنقوص من القسم الثاني يمكن تكميله من سر الفصاحة في القسم الرابع الخاص بالمعاني المفردة<sup>(٣)</sup>. وكتاب تقريب المنطق لابن حزم في باب مراتب البيان<sup>(٤)</sup>، حيث بهما تتم الفائدة وتكتمل إن شاء الله.

وقد مضى الداية في تصور الموضوعات المفترض أنها تكون في القسم الأول فقال: "... ومن الإشارات التي أحال بها حازم على هذا القسم . ومن بعض النقول يظهر أنه يتناول بالبحث القول وأجزاءه، والأداء وطريقه، والأثر الذي يحصل للسامعين عند صدور الكلام. ومنه حديث عن السجع وعن الحكم والأمثال، وعن التشبيه وأدواته وأشكاله وصوره، وعن الاحتياط في استعمال بعض

(١) انظر : حازم القرطاجي ونظريات أرسطو في البلاغة والشعر ، ص ١٤ ، وما بعدها. وهو عبارة عن رسالة بحث فيها المنهج الثالث من القسم الثالث من المنهاج.

(٢) النقد الأدبي في الأندلس ، ص ٤٨٨ ، وما بعدها.

(٣) انظر : سر الفصاحة ، ص ٢٢٥ ، وما بعدها.

(٤) انظر : كتاب تقريب المنطق ، ص ١٠.

**الألفاظ وتقدير الاستعمال، وعن الزيادة والقلب والالتفاتات والترتيب في المعاني والأغراض<sup>(١)</sup>.**

وهذه الوجوه البلاغية هي التي أفاد حازم القول فيها في تضاعيف أقسامه الموجودة في كتابه المنهاج مما يؤكد أن كتاب المنهاج تام غير ناقص، من حيث المنهج الذي احتذاه صاحبه، ومن حيث الموضوعات البلاغية المتوافرة في عصره.

ومما تقدم يحق لنا أن نقرر الحقيقة التالية : وهي أن كتاب المنهاج من ثلاثة أقسام وليس أربعة ، والكتاب يبدأ بالمعاني بدأه يشعر الباحث معها أنها الأولى حيث إن حازماً في الأقسام الأخرى يوطئ لها توطئة تجعل النقلة منها إلى غيرها ممهدة فيما يشبه التخلص الحسن. إلا أنها إذا قرأتنا القسم الخاص بالمعاني لا نشعر بأن هناك قسماً تقدمة، حتى ولا مقدمة، ولعل حازماً عمد إلى أن يكون الكتاب بلا مقدمة ولا خاتمة زيادة في التعميم والمداراة، أو لأنه يكتب القانون، ونصوص القانون لا تحتاج إلى التقديم لها.

وقد أخذ الكلام الذي قدم به الخفاجي كلامه عن المعاني وجعله فاتحة لكتابه عن المعاني كما أوردها من وجهة نظره<sup>(٢)</sup>. وقد أخذ القسم الخاص بالبحث في الألفاظ في ائتلافها مع بعضها البعض، وائتلافها مع المعاني، ودمجها في القسم الخاص بالمعاني.

ودليلنا على أن حازماً لم يخص الألفاظ بقسم خاص كما يشير ويكرر ما يلي:-

**أولاً: أن الخفاجي عندما تكلم عن الألفاظ تناولها بدءاً من لبناتها وما يجب أن تكون عليه من ائتلاف الأصوات، وبعد المخارج، والاستعمال المتوسط،**

(١) النقد الأدبي في الأندلس ، ص ٤٨٨.

(٢) انظر: سر الفصاحات ، ص ٢٢٥ ، وما بعدها.

والسهولة، وموافقة الأعراف ، والبعد عن الحوشية. ونفس هذه المقاييس تناولها حازم، دون الخوض في تفاصيل ذلك، ودون التمثيل لها، ولعل منهجه الذي اختطه لنفسه هو الذي أملني عليه هذا الاختصار. ثم إنه كان يعمل على مداراة ما ينقل عن الخفاجي، فكان عليه أن يحتاط ما يمكن حتى لا يظهر في مظهر الناقل. وهذه المقاييس التي تناولها حازم، لم يخصص لها قسماً خاصاً ولا مبحثاً محدداً بل نشرها في جميع أقسام الكتاب، مما يؤكد ما ذهبت إليه من أنه لم يخص الألفاظ بقسم خاص، هو القسم الأول من الكتاب. ولو كان فعل ذلك لجاء كتابه من جملة المتشابه الذي لا تحدد له مادة أو يستقيم له تقسيم.

ثانياً: أخذ حازم من كتاب سر الفصاحة الكلام الذي وطأ به الخفاجي للحديث في المعاني المفردة وجعله تخطيطاً وإطاراً صب فيه آراء الخفاجي الخاصة بالألفاظ وأئتلافها مع المعاني، وائتلافها مع بعضها البعض، ولكنه أضاف إليها ما أمكنه من القوانين البلاغية المتاحة لعصره. وسبيل حازم في هذا إنما يريد أن يصبح القانون الشعري بخلاصة ما وصلت إليه التقسيمات البلاغية، وليس النظر إلى تلك التقسيمات مما يبحث فيه حازم.

ثالثاً: مزيداً في التعميمية: أورد حازم في القسم الخاص بالمعاني كلامه عن المحاكاة، لكي يفصل بين الألفاظ من حيث اتساقها مع بعضها، ومن حيث ائتلافها مع المعاني، وما ذاك إلا لكي يعمي على مسألة الأخذ، بحيث إننا إذا انتزعنا القسم الخاص بالمحاكاة من الكتاب، لما وجدنا لحذفه تأثيراً يذكر، ولاقتربنا أكثر من الحقيقة أو من المنطق الذي تملية طبيعة البحث التي نهجها الخفاجي.

رابعاً: إن المحسنات البديعية من جناس وطبق؛ كان الخفاجي قد بحثها في إطار الألفاظ. إلا أن حازماً أدرجها في القسم الخاص بالمعاني مما يؤكّد نقله عن الخفاجي، وعدم صحته في ذلك، لأن المحسنات البديعية ليست مما تدرج تحت مبحث المعاني وحده، اللهم إلا من وجهة نظر حازم. فلو كان خص الألفاظ بقسم خاص كما يدعى أو يزعم، لما كانت هناك ضرورة لاقحام الجناس والطبق ضمن مباحث المعاني، وذلك مما يشير زيادة في التأكيد أنه إنما ينقل عن كتاب سر الفصاحة، ويداري في النقل.

رُفْعٌ

عبد الرحمن البخاري  
السلف لغير الفروض

## الفصل الثاني

### قضية المعاني

أـ المعاني خارج الذهن :

- ١ـ حازم بين الجرجاني والخطاجي .
- ٢ـ اقتداء حازم بالخطاجي .
- ٣ـ حازم وأرسطو .
- ٤ـ أثر المحاكاة في المعاني ومراتب البيان .

بـ) المعاني الذهنية

جـ) عدة الشاعر ..

رَفِعُ

بِعْدِ الرَّسْعِنِ الْجَنِيِّ  
أَسْكَنَ اللَّهُ الْفَرْوَكَ

## أولاً: المعاني خارج الذهن

**عبد الرحمن الجندي**  
**(السلك للغير الفزور كرس)**

١- حازم بين الخفاجي والجرجاني<sup>(١)</sup>.

لا يمكن أن نتحدث عن مقاييس حازم في قضية المعاني، إلا بعد الرجوع إلى ما قاله الخفاجي. إذ المتأمل في كتاب المنهاج، يظن من أول وهلة أنه افتدى في ذلك بعد القاهر الجرجاني، لأن عبد القاهر قصر كلامه في البلاغة على "مراجعة معاني النحو فيما بين النظم"<sup>(٢)</sup>. فقد يخيل إليك أنه من فرط كلامه الطويل عن المعاني، قد تأثر بعد القاهر، إلا أنها لا نسلم بذلك إلا من الناحية الشكلية، ذلك لأنه نحا بالمعاني إلى (مراجعة معاني المنطق) لو صح التعبير.

ونستطيع أن نقول: إنه - حسب منهجه الذي اختطه لنفسه، ألا وهو التبني والمعارضة -قرأ عبد القاهر، وخالفه في نواحٍ معينة، وسلك طريق الخفاجي. وإذا كان عبد القاهر يمثل مدرسة قائمة برأيها، فإن الخفاجي يمثل هو الآخر مدرسة ثابتة ما تزال لها قيمتها في البلاغة. إلا أن المقاييس البلاغية في مدرسة الجرجاني أخذت حظها من النضج والوضوح والتبلور، خلافاً لمدرسة الخفاجي، التي لم تجد حظها من الظهور والانتشار، ذلك أنه كان يرمي من وراء تأليفه إلى وضع منهج للكتاب في مهارات التأليف، وخلافاً لرأي المحقق حين قال: "والحقيقة أن في كتاب سر الفصاحة - عيباً كبيراً في الأساس

(١) ذكر المحقق أنه لم يستطع الجزم بأن حازما قدقرأ للجرجاني ولكنني أوكد أنه قرأ له وعارضه، ذلك لأنه يريد تكميل ما قصر عنه الآخرون، وإذا كان عبد القاهر قد تحدث عن معاني النحو، فهو يريد أن يتحدث عن معاني المنطق، وهذا إقرار ضمني بتبني فكرته، انظر المنهاج ، ص ١١٥.

(٢) انظر دلائل الإعجاز ، ص ١، وما يليها. وانظر نظرية عبد القاهر في النظم تأليف د. درويش الجندي ، ص ٤٨/١١٩ طبعة مكتبة نهضة مصر سنة ١٩٦٠.

الذى قام عليه، وخلال ظاهرًا في ترتيب أبوابه، وخطا ملماوسا في توزيع موضوعاته على هذه الأبواب<sup>(١)</sup>.

ويرى أن الخفاجي لم يوفق في تبويب كتابه حسب أقسام الموضوعات البلاغية، فضلًا عن ذلك فهو قد أخطأ في تحديد مصطلحي (البلاغة والفصاحة). فالذى أراد به الفصاحة منصرف إلى نواح لغوية ونحوية وصرفية، وذلك يتضح من قوله : " فقد ذكر أن كلامه على المقصود وهو الفصاحة لا يتميز عن البلاغة إلا في موضع الفرق بينهما وهو الكلام على فصاحة الكلمة المفردة، والكلام عليها في الألفاظ المنظوم بعضها مع بعض "<sup>(٢)</sup>. وحقيقة الأمر أن الخفاجي كان يرمي إلى وضع القواعد التي يمكن أن يعتمد عليها الكتاب في وجوه تحسين التأليف مع مراعاة المعايير المتفق عليها أنها حسنة وفق العرف المأثور في التراث الأدبي. ولم يكن مرمني الخفاجي النظر في تحديد المصطلحات والتقييمات أو الحصر الذي ذهب إليه من جاء بعده. ولعل الصعيدي يطالب الخفاجي بما لم يكن يقصد إليه وذلك واضح من قوله : وهذا خلاف ما تقرر أخيراً في علوم البلاغة، فقد ذكر الخطيب القرزوني في حصر هذه العلوم أن البلاغة في الكلام، وجعلها أي الاحتراز عن الخطأ في تأدية المعنى المراد، وإلى تمييز الكلام الفصيح من غيره<sup>(٣)</sup>. وهذا هو ما رمى إليه الخفاجي وإن لم يكن قد حدد الوجوه التي تحددت أخيراً في التقييمات البلاغية، بل أخذ يحصر الوجوه التي تفسد التأليف ويورد أمثلة لذلك من التراث الأدبي.

(١) مقدمة سر الفصاحة للأستاذ عبد المتعال الصعيدي، ص(ز) وما بعدها.

(٢) المرجع السابق، المقدمة، (ز) (ج) (ط)(ي).

(٣) نفس المرجع، والصفحات.

فالصعيدي يطالب الخفاجي أن ينتقل إلى زمان متأخر عن زمانه قروناً حتى يستوي في النظر في الوجوه البلاغية، لذا فقد أخرجه عن الكلام في البلاغة جملة – فيما يتعلق بتحديد المصطلح حين قال: "قال الذي جعله الخفاجي هو المقصود ليس في شيء من علوم البلاغة، وإنما يتبع في علوم أخرى من علم متن اللغة والتصريف والنحو ، ولا يقصد من ذلك في علوم البلاغة إلا ما يرجع إلى المعنى- وهو التعقيد المعنوي- إذ يقصد من علم البيان الاحتراز عنه"<sup>(١)</sup>. ويستمر في دعوه من أن الخفاجي لم يوفق في التأليف في علوم البلاغة بعد أن حدد المجال الذي يجب أن يكون عليه التأليف البلاغي: "والحق أن علوم البلاغة لا تبحث إلا عن المعاني الثانوية وهو مدلول خصوصيات الألفاظ من التقديم والتأخير ونحوهما في علم المعاني، والمعاني المجازية والكناية في علم البيان"<sup>(٢)</sup>.

أما حازم فقد فطن للأمر فأراد أن يتلافاءه منذ البداية وذلك عندما حدد أن علم البلاغة هو العلم الكلي الذي يهيمن على غيره من بقية علوم اللسان. فإذا كان الخفاجي قد تناول في بحثه أشياء تخضع لعلم اللغة والصرف والنحو وغيرها. وأن حازماً قد نهج الخفاجي، فلابد من أن يعتمد على كل هذه العلوم حتى يريح ويستريح.

وأخيراً يلتمس الكاتب العذر للخفاجي فيقول: " وقد غفل الخفاجي عن هذا كله لأنه لم يتقرر في عصره، وإنما تقرر بعده، فرتبت كتابه على هذا الأساس الفاسد، وكان لهذا أثره فيما ارتكبه من أخطاء في توزيع موضوعاته على الأقسام الثلاثة التي رتب عليها كتابه، فتراء يتكلم مثلاً في القسم الثاني على الاستعارة، فيلحقها بالكلام على البلاغة، مع أنهما من واد واحد في هذه

(١) المرجع السابق، المقدمة، ص ٧٨ وما بعدها.

(٢) المرجع السابق، المقدمة، ص (ج).

العلوم، وكلاهما يبحث الآن في علم البيان، وتراءه يتكلم في القسم الثاني على الإيجاز والإطناب والمساواة، فيلحق الكلام عليها بالكلام على الفصاحة، مع أنه يقصد من الكلام عليها بالكلام على الفصاحة، في هذه العلوم، بيان مواضعها اللائقة بها، وهذا يرجع إلى البلاغة لا إلى الفصاحة، ولهذا توضع الآن في علم المعاني، لأنه يبحث عن أحوال اللفظ التي بها يطابق مقتضى الحال<sup>(١)</sup>.

## ٢- اقتداء حازم بالخفاجي :

وباستعراضنا لهذه المقدمة يتبين لنا بوضوح صحة ما ذهبنا إليه من أن حازماً كان يقتدي بالخفاجي، ويتأكد لنا ذلك من نواحٍ نجملها فيما يلي:  
أولاً : عدم استقرار موضوعات البلاغة في إطارها بالكتابين (سر الفصاحة والمنهج)، وبالصورة التي وصلتنا بها فيما بعد، بل جاءت متشابهة عندهما، إلا ما حاول حازم إعادة ترتيبه لكي يعمي على مسألة النقل عن صاحبه.

ثانياً: عدم تحديد مصطلحي البلاغة والفصاحة في الكتابين كما تحدد فيما بعد. وإذا كان الخفاجي يرجع الفصاحة إلى مراعاة وجوه التحسين في الكلام المؤلف، فإن حازماً يردد هما كما لو كانا من واحد واحد.  
ثالثاً: كان الخفاجي أدق من ناحية تناول المحسنات البدعية من حازم، ذلك أن الأخير أخذ ما أورده الأول في باب الألفاظ، وأعاد ترتيبه في باب المعاني.  
رابعاً: إذا كان الخفاجي قد تكلم عن علم البيان كلاماً عاماً دون أن يحدد موضوعاته، فإن حازماً كان أكثر غمطاً لهذا العلم حيث تجاهله اللهم

---

(١) نفس المرجع، المقدمة، ص(ج)، (ط).

إلا إذا كان يعتقد أن المحاكاة داخلة في هذا العلم، ظنا منه أنها قائمة على التشبيه.

خامساً: إذا كان الخفاجي قد أنكر التقديم والتأخير ، والمقلوب، فإن حازما تبعه في هذا الإنكار، رغم أن الدراسات المتأخرة أثبتت أن هذه الوجوه ترد لنكت بلاغية<sup>(١)</sup>.

وإذا كان الصعيدي يرى أن مدرسة الخفاجي قد خمنت<sup>(٢)</sup>، فإني أرى أن لها أنصاراً في المغرب العربي، وقد تجلت بخاصة عند حازم القرطاجي. إذ لم يتأثر بالخفاجي في مباحثه وآرائه أو تقسيماته البلاغية فحسب، وإنما أخذها وبنى عليها كتابه منهاج البلاء، فالمادة في أغلبها مأخوذة من كتاب سر الفصاحة، وكلام الخفاجي في المعاني هو الذي ألم حازماً ذلك المنحى من القول في المعاني بالذات<sup>(٣)</sup>.

ولقد تحدد موقف الخفاجي في بحث قضية المعاني في ضوء النقاط التالية:-

١ - وضح منهجه في تناولها فقال: "أما حصر المعاني بقوانين تستوعب أقسامها وقونونها، على حسب ما ذكرناه في الألفاظ، ففسير متعب لا يليق بهذا الكتاب تكلفة. لأنه ثمرة علم المنطق ونتيجة صناعة الكلام، ولسنا بذاهبين في هذا الكتاب إلى تلك الأغراض والمطالب، لكن نحتاج إلى

---

(١) انظر : سر الفصاحة، ص ١٠٨. والمنهاج ص ١٧٩. وانظر دراسة تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر في التمثيل والتشبيه والتقديم والتأخير عبد الهادي العدل، دار الفكر الحديث القاهرة ، ١٣٦٩هـ - ١٩٥٠م.

(٢) سر الفصاحة ، المقدمة، ص ١٠١ .

(٣) انظر منهاج ، ص ١، وما بعدها، وسر الفصاحة ، ص ٢٢٥، وما بعدها.

أن نومي إلى المعاني التي تستعمل في صناعة تأليف الكلام المنظوم  
والمنتور وتبين كيف يقع الصحيح فيها وال fasid ، والتام والناقص )<sup>(١)</sup>.

-٢ وضع الفرق بين طبيعة الألفاظ والمعاني من خلال المعيار الذي يمكن به  
تفسير وجود كل منها وصحته من فساده فقال : " على أن من كان  
سليم الفكر، صحيح التصور، لم يخف عنه شيء مما تستر النقوس،  
وإن كان قد يخفي عنه كثير مما ذكرناه في الكلام والألفاظ، لأن في  
الألفاظ مواضعة وأصطلاحاً يختلف الناس في المعرفة بهما بحسب  
اختلافهم في معرفة اللغة، وفهم الاصطلاح والمواضعة، والمعاني ليس فيها  
شيء من ذلك، وإنما معيارها العقل والعلم وصفاء الذهن "<sup>(٢)</sup>.

-٣ وتحدث عن ميدان بحث المعاني فرأى أن الكلام في المعاني هو مجال  
بحث علم المنطق، إذ إنه يأخذ بحظ منه نسبة لأن صناعة المنظوم والمنتور  
تستعمل المعاني، ولكنه لم يفصل بين المعاني التي هي منفصلة بالضرورة  
عن أخواتها من غيربيات المنظوم والمنتور. وهو لا يولي الكلام في المعاني  
اهتمامًا، شأنها شأن تأليف الكلام، ذلك لأن المعاني – في نظره –  
يمكن إدراكتها بالذوق السليم صحة وفساداً، وليس الشأن كذلك  
بالنسبة للتأليف والألفاظ.

-٤ ثم تحدث عن صور مراتب وجود المعاني فقال: " ولها في الوجود أربعة  
مواضع : الأولى وجودها في أنفسها، ووجودها في أفهام المتصورين لها،  
والثالث وجودها في الألفاظ التي تدل عليها، والرابع وجودها في الخط  
الذي هو أشكال تلك الألفاظ المعتبر بها عنه، وإذا كان هذا مفهوماً فإنما  
في هذا الموضع إنما نتكلم على المعاني من حيث كانت موجودة في

---

(١) سر الفصاحة، ص ٢٢٥.

(٢) نفس المرجع، ص ٢٢٥.

الألفاظ التي تدل عليها دون الأقسام الثلاثة المذكورة، ثم ليس نتكلم عنها من حيث وجدت في جميع الألفاظ، بل من حيث توجد في الألفاظ المؤلفة المنظومة على طريق الشعر والرسائل وما يجري مجراهما فقط، إذ كان ذلك هو مقصودنا في هذا الكتاب<sup>(١)</sup>.

ويتبين من ذلك أن للمعاني أربع مراحل وجود وهي:

١- وجودها في أنفسها:

٢- وجودها في أفهام المتصورين لها.

٣- وجودها في الألفاظ التي تدل عليها.

٤- وجودها في أشكال الخط الذي هو أشكال تلك الألفاظ المعبر بها عنه. وقد حفل الخفاجي بالمعاني من حيث وجودها في الألفاظ التي تدل عليها.

وعندما نعود إلى حازم، سنراه مقتدياً بالخلفاجي، فتحت عنوان: "معرف دال على طرق المعرفة بأنحاء وجود المعاني" قال "إن المعاني هي الصور الحاصلة في الأذهان عن الأشياء الموجودة في الأعيان. فكل شيء له وجود خارج الذهن، فإنه إذا أدرك حصلت له صورة في الذهن تطابق لما أدرك منه، فإذا عبر عن تلك الصورة الذهنية الحاصلة عن الإدراك أقام اللفظ المعبر به هيئه تلك الصورة الذهنية في أذهان السامعين وأذهانهم. فصار للمعنى وجود آخر من جهة دلالة الألفاظ لمن لم يتهيأ له سمعها من المتكلف بها صارت رسوم الخط تقيم في الأفهام هيئات الألفاظ فتقوم بها في الأذهان صور المعاني فيكون لها أيضاً وجود من جهة دلالة الخط على الألفاظ الدالة عليها"<sup>(٢)</sup>.

---

(١) المرجع السابق ، والصفحة.

(٢) المنهاج، ص ١٨.

ويستمر حازم بعد هذا فيقول : " تقدم الكلام عن وجود المعاني في الألفاظ ، في القسم الأول الخاص بالألفاظ ، وبقى أن نتكلم عن وجودها في الأذهان ، ووجودها خارج الذهن ، أما وجودها من جهة الخط فليس من مبادئ هذه الصناعة "<sup>(١)</sup> .

فالملاحظ أنه وإن تابع الخفاجي ، إلا أنه لم يفهمه ، أو لم يرد أن يفهمه ، أو فهمه وأراد معارضته . ذلك لأن الخفاجي تكلم عن المعاني من ناحية وجودها في الألفاظ وحدتها بأنها معاني ( المنظوم المنثور ) وليس مطلق معان . أما حازم ، فقد فهم من ذلك أنه يتكلم عن المعاني من جهة مدلول الكلمة ، فأشار إلى أنه تكلم عن المعاني من حيث إنها تكون في الألفاظ في القسم الأول من الكتاب فقال : " لقد تقدم الكلام عن المعاني من ناحية ما تكون لها وجود في الألفاظ "<sup>(٢)</sup> . مشيراً إلى القسم الخاص بالألفاظ ، وليس هناك في الحقيقة قسم للألفاظ تقدم ، إنما هو التمويه فقط ، والتهرب من مواجهة الحقيقة . ولو تصورنا القسم الأول من كتابه وهو المخصص للألفاظ ، لوجدناه لا يمت للبحث عن المعاني بصلة ، وليس هذا بسراً لأنه تابع كلامه فقال : " إنما البحث عن المعاني من جهة وجودها في الذهن ووجودها خارج الذهن " . وذلك لكي يرضي منحاه في البحث واتجاهه إلى الناحية المنطقية . أما وجود المعاني من جهة الخط فقد أبعده من دائرة بحثه ، وهل يسقط في وهم إلى أن رسوم الخط وأشكال الحروف لها صناعة يعتد بها <sup>(٣)</sup> .

(١) نفس المرجع ، والصفحة .

(٢) نفس المرجع ، والصفحة .

(٣) انظر : سر الفصاحة ، ص ٢٢٥ ، وما بعدها .

وسنرى هل كان حازم قد التزم بما قاله في البحث عن المعاني من جهة كونها في الألفاظ المؤلفة حسبما نص على ذلك الخفاجي؟

### ٣- حازم وأرسسطو:

زعم بعض الباحثين بأن حازماً اقتى أثر أرسسطو في بحثه البلاغي وبالذات في مبحث المعاني. ولو كان هناك تأثر بأرسسطو فإنه - في رأينا - في الشكل فقط، ذلك أن أرسسطو عندما كان يبحث عن الوجوه البلاغية في كتابه "الخطابة" والوجوه الأصلية من المعاني في كل من الخطابة السياسية والقضائية، كذلك تبع حازم هذا المسلك في معاني الشعر، وجعل منها الأصيل والدخيل.

ولنتناول الآن بالتفصيد كلام الذين زعموا اقتداء حازم لأرسسطو في منهجه البلاغي لنستجلي الحقيقة. يقول عبد الرحمن بدوي: "والجديد في هذا الكتاب بالنسبة للبلاغة العربية أنه قد عقد فصلاً طويلاً جداً تكلم فيه عن نظرية أرسسطو في البلاغة والشعر، خصوصاً كما عرضها ابن سينا في قسمي "الخطابة" والشعر" من كتاب "الشفا". فلأول مرة نجد في كتاب لأحد علماء البلاغة الخالص، عرضاً وإفادة من نظريات أرسسطو في البلاغة والشعر، واستقصاءً بالغاً باهتمام وحسن فهم، ورغبة في التطبيق على البلاغة والشعر العربي<sup>(١)</sup>.

وفي الحقيقة أن حازماً كان يقتدي وفي نفس الوقت يعارض، إلا أنني لا أذهب إلى أنه حاول أن يخلط منهج أرسسطو في البلاغة العربية، لأننا اقتنعنا

(١) حازم القرطاجني، ونظريات أرسسطو في البلاغة والشعر ، ص ١٤ ، وما بعدها . وانظر الفصل التاسع من كتاب الشفاء الخاص بالشعر تحقيق عبد الرحمن بدوي ، ص ٣٢ ، طبعة الدار المصرية للتأليف والترجمة ، سنة ١٣٨٦ هـ - ١٩٦٦ م.

مبيناً أنه إنما يسلك مسلك الخفاجي في منهجه البلاغي، بل ينقل عنه. فإذا أردنا أن نتكلم عن اتجاه حازم البلاغي، فينبغي أن نرجعه إلى منهج الخفاجي. وإنما اختلط الأمر على هؤلاء ممن رأوا حازماً يتكلم عن المعاني حيث توجد في الذهن أو خارجه، وحين حاول تطبيق معاني المنطق في بحثه عن المعاني البلاغية.

ويمضي عبد الرحمن بدوي قائلاً: "إذا كان ثبت أن قدامة بن جعفر لم يتأثر في (نقد الشعر) بكتابي (الخطابة) (والشعر) لأرسططاليس، كما برهن على ذلك بونيباكر، ولم نر من ناحية أخرى كتاباً من كتب علماء البلاغة في القرون التالية حتى القرن السابع المجري قد عرض لنظريات أرسطو في البلاغة وفي الشعر، فإننا نستطيع أن نقول إن حازماً القرطاجي هو أول من أدخل نظريات أرسطو وتعرض لتطبيقها في كتب البلاغة العربية الخالصة، فلا عبد القاهر الجرجاني في (دلائل الإعجاز وأسرار البلاغة). ولا السكاكى في (مفتاح العلوم). ولا ابن رشيق في (العمدة)، قد تعرض لهذه النظريات، وإن كانت لا تخلو من أثر أرسطو، وفي هذا فضل عظيم لحازم القرطاجي يدل على سعة أفقه العلمي ومدى فهمه الدقيق لأسرار البلاغة"<sup>(١)</sup>. وقد تابع بدوي في هذا الرأي باحث آخر هو أحمد مطلوب وذلك في قوله: "ولعل أهم ما في الكتاب (المنهج) البحث في المحاكاة وأنواعها، وقد أسرف حازم في البحث عنها وأدخل مفاهيم أرسطو وبلغة اليونان، فأخرج البلاغة من اتجاهها العربي إلى اتجاه الفلسفه ومنطق أرسطو"<sup>(٢)</sup>، ليس منطق أرسطو خاصة، بل منطقة هو. ذلك لأن التأثير الأرسطي غير بعيد عن حازم ولكنه شكلي إلى حد كبير.

(١) المرجع السابق والصفحة .

(٢) الفزويني وشرح التلخیص، ص ٤٧.

ونفس هذا الاتجاه في البحث عن المعاني هو الذي أوحى لبدوي طبابة قوله: "كتاب منهج البلاغاء وسراج الأدباء الذي ألفه حازم القرطاجني، وفيه يظهر بوضوح تأثير الثقافة اليونانية أكثر مما ظهر في كتابات غيره من المغاربة والمغاربة الذين عرضوا للأدب وشرعوا له وبحثوا عن أصوله"<sup>(١)</sup>. فبدوي طبابة يخرج الكتاب عن المؤلفات البلاغية العربية. ويمضي قائلاً: "... ولكن حازماً القرطاجني مؤلف هذا الكتاب كان بالغ التأثر بحكمة اليونان وفلسفتهم ومنطقهم، فاستشهد كثيراً بكلام أرسطو معتمدًا على ترجمة ابن سينا، وتلخيص الفارابي، لكتاب الشعر. وليس المسألة مسألة استشهاد وحسب، ولكن منهج الكتابة وأسلوبها هو المنهج الأرسططاليسي في تناول الفن الأدبي"<sup>(٢)</sup>.

وتتأثر حازم بأرسطو لا ننكره، ولكننا نقف عنده متربدين وذلك لسببين: الأول: أن حازماً نفسه قد ذكر أنه إنما يصل الفكر البلاغي عند اليونان وأرسطو بالذات، بالفكرة البلاغية عند العرب.

الثاني: أن حازماً قد أورد في كتابه بعض النصوص التي تشير بلا جدال إلى أنه أخذها من أرسطو سواء مباشرة أو عن طريق ابن سينا، وذلك في مثل قوله: "ومحاكاة الأحوال المستغرية إما أن يقصد حملها عن طلب الشيء وفعله، أو التخلّي عن ذلك مع ما تجده من الاستغراب"<sup>(٣)</sup>. ومع هذا فإننا نؤكد أن تأثر حازم بأرسطو، لا يعدو أن يكون سطحياً فقط، ذلك لأن التيار الليوني الذي أراد حازم أن يجريه في أبحاثه، يقوم على تحبيب

(١) البيان العربي ، ص ٢٤١.

(٢) نفس المرجع ، ص ٢٤١.

(٣) المنهاج ، ص ٦٨.

النفس على فعل شيء، أو تغيرها عن فعله وحملها على تركه، وهذا الأساس تقوم عليه المأساة اليونانية<sup>(١)</sup>.

وقد أغفل حازم ناحية مهمة، وهي أن طبيعة الفرض من الأثر الأدبي، تختلف في كلاً الأدبين اليوناني والعربي<sup>(٢)</sup>. إذ إن الأدب اليوناني يقوم على أساس فكرة التطهير عند أرسطو، لذا كان لابد أن يعتمد على مبدأ الإثارة والتشويق. والأدب العربي كانت غايته الناحية الجمالية في الأداء ومبدأ الوضوح في تأدية الفكرة الأدبية، ولعل هذا المنحى الذي نحاه حازم في بحثه عن المعاني هو الذي حدا برجاء عيد أن يقول : "إذا كان عبد القاهر وأمثال الباقلاني والرماني سلكوا طريق قضية "النظم" للدفاع عن قضية الإعجاز، وإذا كان عبد القاهر اقتصر من مفهوم النسق في الأداء على بناء الجملة نحوياً، وركز جهده في تتبع نظامها الخاص كما يتضح في تطبيقاته، فإننا نجد "حازم القرطاجي" بسط القضية، ويفيد ولا حرج عليه - من الأمر الهليني - كما نعلم - إلا أنه يلتفت إلى مناحي ما عرض لها عبد القاهر. وفي الوقت نفسه فإن منهجه منهج فني خالص لا يشغل الاهتمام بمشكلة الإعجاز التي كانت قد هدأت الضجة حولها في تلك القرون المتأخرة نسبياً<sup>(٣)</sup>. وهذا صحيح من جهة أن حازماً أراد أن يخرج البلاغة من إطارها القديم وهو البحث في إعجاز القرآن، حيث أراد أن يجريها على الشعر بعامة، وعلى القصيدة الشعرية في مقابل السورة القرآنية. ومن جهة ثانية فإن حازماً قد عارض عبد

(١) انظر النقد الأدبي الحديث، د. محمد غنيمي هلال ، ص ٥٨، طبعة دار نهضة مصر بالفجالة.

(٢) المرجع السابق، ص ٤٦، وانظر مجلة كلية الآداب جامعة البصرة العدد الرابع السنة الثالثة، ١٣٩٠هـ - ١٩٧٠م، مقال تحت عنوان مبدأ الغموض والوضوح في الفكر البلاغي عند العرب.

المؤلف مجهول.

(٣) فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، رجاء عيد، ص ٦١، مطبعة ومنشأة دار المعارف بالإسكندرية .

القاهر من جهة أنه سلك سبيله في البحث عن منحى جديد يتفرد به. ونظهر لنا ظاهرة التبني والمعارضة في اتجاه البحث.

#### ٤- أثر المحاكاة<sup>(١)</sup> في المعانوي ومراقب البيان:

و قبل الكلام في تقسيم حازم تجاه المعاني، يجدر بنا أن نشير إلى أنه قد أقحم قسماً يتعلق بماهية الشعر، وأقسام المحاكاة، و ضمن هذا الجزء ما أراد أن يقوله في علم البيان، إذ الأبحاث التي تناولها تشير إلى أنه يتكلم عن هذا العلم، والمعروف أن علم البيان لم تكن معالجه قد تحددت بعد، خاصة في كتاب الخفاجي الذي يتبعه حازم، كما تحددت في كتابي عبد القاهر الجرجاني (دلائل الإعجاز وأسرار البلاغة). حيث إنه لم يقرر من القواعد أكثر مما قرر الخفاجي. يقول حازم: "فما وقع في الأوصاف والمحاكاة مقتضاها فيه غير متجاوز، فهو قول صدق. فإذا قيل في الشيء، وكان فيه شبه منه، فهو قول حق؛ لأن الكاف وحرروف التشبيه إنما وضعت لأن تدل على الشبه من حيث الكلمية، فقد يقوى الشبه من حيث إنه موجود، قل أو كثُر، لا من حيث الكلمية، فقد يقوى الشبه ويضعف، وتكون المحاكاة، مع ذلك، صادقة إلا أنها في أحد الحالين أوضح"<sup>(٢)</sup>.

وقد اختلط الأمر على حازم وهو يضع قانون الشعر المطلق، فمزج بين المحاكاة اليونانية، والتشبيه العربي. والتشبيه ورد كحد من حدود الشعر في كتاب ابن طباطبا العلوي، وذلك واضح في قوله: "والتشبيهات على ضروب مختلفة، فمنها : تشبيه الشيء بالشيء صورة وهيئه، ومنها تشبيه به معنى، ومنها تشبيه به حرفة وبطئاً وسرعة. ومنها تشبيهه به لونا، ومنها تشبيهه به

(١) انظر: فن الشعر لأرسططاليس ترجمة عبد الرحمن بدوي ، ص١ ، وما بعدها دار الثقافة بيروت. ١٩٧٣.

(٢) انظر المنهاج، ص ٧٤ - ٧٥.

صوتاً. وربما امتنجت هذه المعاني بعضها ببعض، فإذا اتفق في الشيء المشبه بالشيء معنيان أو ثلاثة معان من هذه الأوصاف قوى التشبيه وتأكد الصدق فيه، وحسن الشعر به للشاهد الكثيرة المؤيدة له<sup>(١)</sup>.

وقد ذهب ابن طباطبا مذهبها استقرارياً إحصائياً تجلي في إيراده أمثلة لتلك الوجوه التي ذكرها عن صور التشبيه، من الشعر العربي. وحازم - وهو القيم على تراث العربية - وقف على ما قاله ابن طباطبا في التشبيه، وأراد أن يمنج بينه وبين ما قاله أرسطو أو أستاذه أفلاطون في المحاكاة، لكي يخرج بقانونه في الشعر. يقول أفلاطون: "واللغة بدورها محاكاة لما ندركه من الأشياء التي هي بدورها محاكاة . فالكلمات محاكاة للأشياء بطريقة تخالف محاكاة الموسيقى والرسم لها. والحروف التي تتالف منها الكلمات هي أيضاً وسائل محاكاة"<sup>(٢)</sup>.

والمحاكاة عند أفلاطون ليست قسراً على نتاج ما في الطبيعة، أو على نقل صورة لها، وليس كذلك وقوفاً من الفنان عند حدود التشابه الخارجي للأشياء، ولكنها محاكاة لجوهر ما في الطبيعة لإكمالها وجلاء أغراضها. إذ كل ما في الوجود عنده محاكاة لنموذج أمثل في عالم المثل. ويمضي أفلاطون قائلاً: "والفنون القولية تحاكي الأشياء بالكلام، ومنها ما يستعين مع الكلام بوسائل الفنون الأخرى من إيقاع ولحن وزن، مثل المأساة والملاحة"<sup>(٣)</sup>.

(١) عيار الشعر ، ص ١٧ ، محمد بن طباطبا العلوي ، تحقيق وتعليق: د. طه الحاجري ، ود. محمد زغلول سلام ، المكتبة التجارية ، القاهرة - ١٩٥٦م.

(٢) انظر: النقد الأدبي الحديث ، ص ٣٤.

(٣) انظر: نفس المرجع ، ص ٤٦.

ولكن نظرة اليونان للشعر تختلف عن نظرة العرب له. فالشعر العربي ينحصر أو يكاد في الشعر الفنائي. وفيه يتغنى الشاعر بعواطفه ومشاعره الفردية، من حب ومدح ورثاء وفخر وهجاء... حيث ينطوي الشاعر على نفسه فيعبر عنها يبدو له من خواطر، لا يأبه فيها بأراء الآخرين.

وبقدر اختلاف نظرة اليونان عن نظرة العرب للشعر، اختلفت نظرتهم إلى المحاكاة. إذ المحاكاة عندهم لا تتعدي التشبيه وبالأخص عند حازم القرطاجي. إذ إن كلامه عن المحاكاة مبني على أساس التشبيه والتمثيل، وقد خالف حازم في هذا المقام من تقدمه من النقاد والبلاغيين أمثال قدامة والعسكري وأبن المعتر، حيث إنهم تناولوا التشبيه كحد منفصل، وعالجوه على هذا الأساس<sup>(١)</sup>. فقد عالجه حازم في إطار المحاكاة، وأورده مع التمثيل، وقد فصل عنهما الاستعارة، حيث وجدها الخفاجي عالجها في أسباب الفموض في المعاني، وتبعه في هذا حازم. وإنما كان كلامنا عن علم البيان لأنه ورد في إطار القسم الخاص بالمعاني ومراتب البيان.

وال فكرة التي ألهمت كلا من حازم والخفاجي حين تناولهما للمعاني هي التي أوردها المناطقة في كتبهم، ومنهم ابن حزم الظاهري في كتابه (تقريب المنطق) وذلك واضح من قوله حين تحدث عن مراتب الأشياء في وجوه البيان فقال : " فأولى ذلك كون الأشياء الموجودات حقاً في أنفسها، فإنها إذا كانت حقاً فقد أمكن استبيانها، وإن لم يكن لها مستبيان، خينئذ، موجود، فهذه أولى مراتب البيان، إذ مالم يكن موجوداً لا سبيل إلى استبيانه"<sup>(٢)</sup>.

(١) التشبيه عند قدامة يرد في باب منفصل كفن قائم بذاته من فنون القول الشعري. وأورده ابن المعتر كمحسن بديعي ، وأورده العسكري في باب الوصف، وأورده الخفاجي في باب ائتلاف اللفظ مع المعنى .

(٢) تقريب المنطق ، ص٤ - ٥

والوجه الثاني : "بيانها عند من استبانها، وانتقال أشكالها وصفاتها إلى نفسه، واستقراره فيها بمادة العقل الذي فضل به العاقل في النقوس، وتمييزه لها على ما هي إذ من لم يبن له شيء لم يصح له عمله، ولا الإخبار عنه، فهذه المرتبة الثانية من مراتب البيان"<sup>(١)</sup>.

ويمضي ابن حزم متدرجاً في مراتبه فيقول : "والوجه الثالث : إيقاع كلمات مؤلفات من حروف مقطعات، مكن الحكيم القادر لها الخارج في الصدور والحلق وأنابيب الرئة والحنك واللسان والشفتين والأسنان. وهيأ لها الهواء المندفع بقرع اللسان إلى سماخ الآذان، فيتوصل بذلك نفس المتكلم مثل ما قد استبانه واستقر منها في نفس المخاطب، وينقلها إليها بصوت مفهوم الطبع منها لغة اتقاً عليها، فيستبين من ذلك ما قد استبانته نفس المتكلم، فهذه المرتبة الثالثة من مراتب البيان"<sup>(٢)</sup>.

ويتدرج ابن حزم إلى المرتبة الرابعة، وهي مرتبة الكلام المكتوب فيقول : "والوجه الرابع : إشارات تقع باتقاق، عمدتها تحطيط ما استقر في النفس من البيان المذكور، بخطوط متباعدة، ذات لون يخالف كون ما يخط فيه، متفق عليها بالصوت المتقدم ذكره، فسمى كتاباً، تمثله اليد التي يريد أن تشاركها في استبانته ما قد استبانته فتوصلها إليها العين التي هي آلة ذلك وهي في الأقطار المتباعدة، وعلى المسافات المتباعدة التي يتفرق الهواء المسمى صوتاً قبل بلوغها ، ولا يمكن توصيله إلى من فيها فيعلمها بذلك دون من يجاورها في المحل ممن لا يريد إعلامه"<sup>(٣)</sup>.

(١) تقرير المنطق ، ص ٤ - ٥.

(٢) تقرير المنطق ، ص ٤ - ٥.

(٣) المرجع السابق ، والصفحات.

هذه هي مراتب البيان الأربع التي أوحى للخفاجي ما نقله عنه حازم، وليس مستبعداً أن يكون الأخير قد اطلع على ما قاله ابن حزم إلا أنه اقتى أثر الخفاجي في بحثه. وقد استبعد الخفاجي المرتبة الأولى والثانية، والرابعة، وحفل بالمرتبة الثالثة لكونه قصر كلامه في البلاغة على الألفاظ المفردة، والألفاظ المؤلفة في تأليف.

أما حازم فقد حفل بالمراتب الثلاث الأولى، واستبعد المرتبة الرابعة، وقد جارى في ذلك الخفاجي. ولا أرى فرقاً بين المرتبة الثالثة والرابعة على أن هذه في الكلام المتنفظ به، والرابعة هي كون هذا الكلام مكتوباً، منظوراً إليه بالعيان، والفرق في أن الثالثة مسموعة والرابعة مقروءة. ثم إن الخفاجي كان يعلم أن هذا البحث أصيل في علم المنطق، أما حازم فقد أراد أن يخضع المنطق للبلاغة. ولا أرى سبباً وجيهأً يجعل حازماً يستبعد الكلام المكتوب المقرؤء، إذا كان قد أقر بالمراتب الثلاث التي سبقته. اللهم إلا إذا كان قد نظر إليه من جهة كونه استوى على سوقة من حيث مراعاة الوجوه المتقدمة حسب الاعتبارات البلاغية.

وبالرغم من أن هذا الجزء من الكلام فيه نقص واضطراب في كتاب *المنهج*<sup>(١)</sup>. فإن هذه الاقتباسات التي أوردتها، سواء من كتاب سر الفصاحة، أو كتاب تقريب المنطق، تعطي صورة كاملة لهذا المعلم، والذي لا يخرج مما يمكن تسميته بمراتب البيان تجوزاً. أما الإضافة التي أراد حازم أن يدخلها في هذه المدارج، فهي الملاعنة أو عدمها. وهي بالطبع اعتبارات أدخل في علم

---

(١) أصاب النقص كتاب *المنهج* في الجزء الخاص بالمعاني حيث إن هناك صفحات كاملة ساقطة على تفريغ، وهناك أسطر ساقطة، وهناك كلمات مفردة أو جمل؛ ولا يمكن أن يفهم هذا الجزء إلا بالرجوع إلى كتاب *الخفاجي* ، ص ٢٢٥ ، وكتاب *تقريب المنطق*: ص ٤ - ٥.

البلاغة منها في المتنق. وهذا هو السلم الذي ارتقاء حازم للكلام عن معاني الشعر، أو حاول أن يوطئ به للكلام عن معاني النظم.

#### ٥- المعاني الشعرية وارتباطها بالنفس :

وحازم حين تناوله للمعاني، تكلم عنها بصفتها المطلقة، دون أن يقيدها، أو يحدد بالضبط أي المعاني يريد أو يقصد وقد نص ابن حزم بأن (الحقائق) الموجودات حقاً، والحقائق لا تقبل الجدل والمناقشة.. وإذا كانت هذه المعاني من معطيات العقل أو الذهن، فلم يحدد حازم هل علمية أو من النوع الذي يعمل فيه الحس والوجدان؟ وهي الأصيل: في باب الأدب. ذلك لأن الحقيقة العلمية غير الحقيقة الأدبية. ولغة العلم غير لغة الأدب.

وقد تكلم حازم عن الشعر والخطابة كأنهما من باب واحد، ومعلوم أنه يقصد المعاني الشعرية دون الخطابية. إلا أنه جاري في هذا ما كان مألفاً قبله في النقد العربي. ونحن نعلم أن نقاد العرب، لم يلحظوا الفرق بين الشعر والخطابة عند أرسطو، ومن ثم أصبح الشعر والنشر عندهم متساوي الحظ في العبارة، مما يقولونه عن أحدهما، يقولونه عن الآخر، وقواعد البلاغة، التي يطبقونها على النشر، تطبق عندهم على الشعر، وإن يكن ثم فارق، فهو في الواقع أمر تقديري<sup>(١)</sup>.

وقد ترتب على هذا ما رأيناه عند حازم من بحث في المعاني على إطلاقها. ومن ثم ذهب ينظر إلى المعاني على أنها أغراض أول وثانى، قال: "يجب على من أراد جودة التصرف في المعاني وحسن المذهب في اجتلابه، والحنق بتأليف بعضها إلى بعض، أن يعرف أن للشعراء أغراضاً أول هي البايعة على قول

(١) انظر: مقدمة كتاب نقد النثر المنسوب لقديمة بن جعفر الكاتب، مقال للدكتور طه حسين بعنوان : البيان العربي من الجاحظ إلى عبد القاهر، ص ١٦.

الشعر. وهي أمور تحدث عنها تأثيرات وانفعالات للنفوس. لكون تلك الأمور مما يناسبها ويسطعها أو ينافرها ويقبحها أو لا جتماع البسط والقبض والمناسبة والمنافرة في الأمر من جهتين<sup>(١)</sup>.

ويبدو من هذا الكلام أن حازما، ينقل عن أرسطو ومن الأدب اليوناني بالذات. وقد أبان حقيقة المعاني الشعرية، وكيف تلتئم مع بعضها البعض، وما يعتبر به هذا الالتمام. وذلك واضح من قوله: "والارتياح للأمر السار إذا كان صادراً عن قاصد لذلك أرضى فحرك إلى المدح. والارتماض للأمر الضار إذا كان صادراً عن قاصد لذلك أغضب فحرك إلى الذم. وتحرك الأمور غير المقصودة أيضاً، من جهة ما تناسب النفس وتسرها. ومن جهة ما تنافرها وتضرها، إلى نزاع إليها أو نزوع عنها وحمد وذم أيضاً. وإذا كان الارتياح لسار مقبل فهو رجاء. وإذا كان الارتماض لضار مستقبل كانت تلك رهبة. وإذا كان الارتماض لانقطاع أمل في شيء كان يؤمل، فإن تجيئ في ذلك منحي التصبر والتجمل سمي تأسياً أو تسلياً، وأن تجيئ به منحي الجزع والاكتراث سمي تأسفاً أو تندماً<sup>(٢)</sup>.

وهذه هي الوجوه الأساسية التي تتألف منها معاني الشعر خاصة، ويمضي حازم ليحدد ما تتشعب إليه وجوه المعاني فيقول: "وسمى المخوف للمستقبل استلطافاً. وإذا استدفع المتكلم ذلك فأسعف به، وضمن وصف الحال في ذلك كلاماً سمي إعتاباً. والتقدير على الأمر المرتensus فيه وإعلامه فيه تسمى معاتبة. فإن كان الارتياح لأمر شأنه أن يسر محضره إلا أنه يكون بعيداً من المتكلم، من جهة زمان ماض أو مستقبل، أو مكان أو إمكان، حرك ذلك

---

(١) المنهاج ، ص ١٦.

(٢) نفس المرجع ، ص ١٣.

إلى الاستراحة لذكره والتشوق إليه، ف تكون الأقوال في الأشياء التي علقتها بأغراض التفوس على هذا النحو متوعة إلى فنون كثيرة نحو التشوقيات<sup>(١)</sup>.  
والإخوانيات وما جرى مجرى ذلك<sup>(٢)</sup>.

والملاحظ من هذا الكلام، أن حازماً بعد أن كان يتكلّم عن المعاني على إطلاقها، بدأ يقيدها رويداً رويداً ليمهّد لنفسه وأغراضه. وقد خلط أغراض الشعر وأجناسه بالمعاني، ونظر إليها نظرة واحدة، وأخذ يفصل القول على هذا الأساس. وبناء عليه، فقد حصر الأغراض الشعرية، أو الأجناس الشعرية، أو المعاني الشعرية، إلى أجناس أول وثانوي، وهي الارتياح والاكترات، وما ترکب منها نحو إشراب الارتياح الاكترات، أو إشراب الاكترات الارتياح وهي الطرق الشاجية. والأنواع التي تحت هذه الأجناس هي: الاستغراب، والاعتبار، والرضى، والغضب، والنزاع، والنزع والخوف والرجاء. والأنواع الآخر التي تحت تلك الأنواع هي المدح والنسيب، والرثاء، والهجاء، والوصف، والتذكريات، وأنواع المشاجرات<sup>(٣)</sup>.

وبعد أن تكلّم عن القول الشعري، رجع فتاول القول على إطلاقه، شعراً كان أو ترسلاً أو خطابة. فقال: "وهنا معانٌ آخر، وهي أنحاء المخاطبات مثل أن يكون المتكلّم مخبراً أو مستخبراً أمراً أو ناهياً، داعياً أو مجيناً"<sup>(٤)</sup>. إلا أنه لم يحدد بالضبط في أي الأجناس تقع هذه الوجوه الكلامية في القول الشعري. اللهم إلا إذا ترك ما اعتمد قبلاً من الكلام في الشعر وأجناسه، وأخذ في الكلام عن المعاني على إطلاق، شعرية أو غيرشعرية، فإنه إذا كان اعتمد

(١) وردت هكذا في الأصل وأحسب أنها التشوقيات حسبما ذهب إلى ذلك المحقق.

(٢) المنهاج ، ص ١١ - ٢٢ .

(٣) المنهاج ، ص ١١ - ٢٢ .

(٤) نفس المرجع ، والصفحة .

في كتابه القول في الشعر خاصة، فإنه من حين لآخر، يأخذ في الكلام عن الخطابة كنوع من الوفاء لعنوان الكتاب. وذلك واضح من قوله: "فقد تبين بهذا أن المعاني صنفان: وصف أحوال الأشياء التي فيها القول، ووصف أحوال القائلين أو المقول على ألسنتهم، وأن هذه المعاني ومواقعها من الوجود أو الفرض أو غير ذلك، ونسب بعضها إلى بعض، ومعطيات تحدياتها وتقديراتها، ومعطيات الأحكام والاعتقادات فيها، ومعطيات كيفيات المخاطبة"<sup>(١)</sup>.

ولما كان الكلام عن المعاني خارج الذهن، وحصرها في معاني الشعر، قد استوفى بتفصيلها إلى الجهات التي تكون مناسبة لمقاديرها وهيئاتها، أخذ في الكلام عن الوجوه البديعية التي ظن أنها تكون مؤثرة في تحسينها أو لها تأثير في تجاورها وتماثلها وانتساب بعضها لبعض، وهنا تظهر المسحة البلاغية التي يريد حازم أن يجريها على هذا البحث المنطقي. وهذا المنحى من البحث هو الذي أوحى إلى ابن الخوجة قوله: "النظريات أو القواعد البلاغية تأتي في الغالب في ختام الأبواب ونهاياتها بعنوان مام". وهو بهذا يفرق بين الفصول البلاغية وغيرها"<sup>(٢)</sup>.

وليس السبيل كذلك بل إن حازماً يريد أن يخضع المنطق للبلاغة. وهذه الوجوه البديعية - في معظمها - مأخوذة من كتاب الخفاجي تحت المادة المحددة موضوع البحث.

وتظهر المسحة المنطقية في قوله: "... إنه قد توجد لكل معنى من المعاني التي ذكرتها معنى أو معانٍ تتسابه وتقاربه، ويوجد له أيضاً معنى أو معانٍ

(١) نفس المرجع والصفحة .

(٢) انظر المنهاج ، ص ٩٥ ، كلام المحقق عن المنهاج .

تضاده وتخالفه، وكذلك يوجد لضاده في أكثر الأمر معنى أو معان تناسبه، ومن المناسبات ما يكون تناسبه بتجاوز الشيئين واصطحابهما لعلة ولا يشترط فيه التجاور ولا الاتفاق في الموقع من هو النafs، وما جعل فيه أحد المتناسبين على هذه الصفة، مثلاً للآخر ومحاكياً له فهو تشبيه<sup>(١)</sup>. وبهذه المناسبة ينبغي أن نشير إلى أن التشبيه يقع في حيز الوصف في أبحاث البلاغيين، أو يأخذ حيزاً منفرداً في مناولاتهم، فقد وجدناه هكذا عند قدامة<sup>(٢)</sup>، وكذلك ابن المعز<sup>(٣)</sup>. والعسكري<sup>(٤)</sup>. والخفاجي<sup>(٥)</sup>، فهو - وإن كان ابن المعز قد أورده كمحسن بديعي، فإن الخفاجي أستاذ حازم، قد أورده في حيز الوصف وفصل عنه الاستعارة التي أصلها التشبيه، والذي يقع تحت دائرة علم البيان كما تقرر مؤخراً في أبحاث البلاغيين، وتناوله في بحثه عن المعاني.

والغاية من علم البيان، والذي منه التشبيه على وجه الخصوص، هي الإيضاح أو إيراد المعنى الواحد على وجوه متعددة مع مراعاة الصحة. وهذا إنما يقع في العبارات التي تؤدي بها المعاني، لا في المعاني أنفسها. وقد خلط حازم النواحي التي تصرف إلى الناحية التعبيرية وخلطها بالنواحي التي ترجع إلى المعنى في نفسه وذلك واضح من قوله : "... فإذا أردت أن تقارن بين المعاني وتجعل بعضها بإزار بعض وتتاظر بينها، فانتظر مأخذًا يمكنك معه أن تكون

(١) نفس المرجع ، ص ١٤ ، وما بعدها.

(٢) انظر: نقد الشعر لقدامة بن جعفر ، ص ٥٥ ، تحقيق مس.أ. بونياسكر طبعة ليدن ، قال: أحسن التشبيه هو ما وقع بين الشيئين اشتراكهما في الصفات أكثر من انفرادهما فيها حتى يدنى بهما إلى حال الاتحاد.

(٣) انظر: ابن المعز وتراثه في الأدب والنقد والبلاغة ، ٣٧٥ ، د. محمد عبد المنعم خفاجي ، ط١ ، مطبعة الحسين التجارية .

(٤) انظر : الصناعتين ، ص ٢٢٦ .

(٥) انظر: سر الفصاحة ، ص ٢٣٧ - ٢٣٨ .

المعنى الواحد وتوقعه في حيزين، فيكون له في كلٍّيَّا فائدة، فتاظر بين موقع المعنى في هذا الحيز وموقعه في الحيز الآخر، فيكون من اقتران المناسبة، أو مأخذًا يصلح فيه اقتران المعنى بمضاده فيكون، (هذا مطابقة، أو مقابلة، أو مأخذًا يصلح فيه اقتران الشيء بما يناسب) مضاده فيكون هذا مخالفة، أو مأخذًا يصلح فيه اقتران الشيء بما يشبهه ويستعار اسم أحدهما للأخر، فيكون هذا من تشافع الحقيقة والمجاز<sup>(١)</sup>. ولنا في هذا الكلام ثلاث

#### ملاحظات:

أولاً: نجد حازماً قد تكلم عن التشبيه على خلاف ما جاء في أبحاث من سبقه من تكلم في البلاغة، والتشبيه فيما نdry - وهو إسباغ صفة للشيء هي

ليست له حقيقة، للتاكيد، أو التوضيح، أو المبالغة، وكل هذا إنما يعمق وضوح المعنى ولا يؤثر على جوهر حقيقته. والعقل أيضاً ضمن هذا الإطار.

ثانياً: من الملاحظ أن هذه الصنوف البلاغية لم تبحث إلا ضمن علمي البديع أو البيان، وليس لها في هذا الموقع مجال كما تقرر مؤخراً، والصنوف البديعية (الطبق، الجنس، المقابلة) هي أصيلة في أبحاث الألفاظ والعبارات، وليس

لها أن تدرج ضمن إطار علم المعاني.

ثالثاً: فيما ذكر حازم أنه إنما يتكلم عن المعاني في حالة كونها خارج الذهن، وهو حين يتكلم عن هذه الصنوف البلاغية إنما يناقض هذا القول، إذ القول في هذا هو الصحيح الذي وجدهناه عند الخفاجي والذي

يشهد التأمل بصحته<sup>(٢)</sup>.

(١) المنهاج، ص ١٥.

(٢) كان الخفاجي قد حدّد كلامه عن المعاني في حالة كونها في الألفاظ وهذه هي المرتبة الثالثة من مراتب البيان، أما حازم فقد فهم من هذا الكلام أن الخفاجي يعني الكلام عن الألفاظ وذلك حين قصر كلامه في كتابه في فصاحة التأليف عامة.

هذه هي الاعتبارات البلاغية التي خطّها حازم، والتي – في ظنه – إنما تجعل المعاني ملائمة للنفس أو منافرة لها، ولا أرى أن هذه الاعتبارات البلاغية لها تأثير في حقيقة المعنى، اللهم إلا في الجهات التي ذكرت أنها تؤثر من ناحيتها، أما الملائمة والمنافرة فهذه اعتبارات هيلينية أراد حازم أن يُشاعرها دون أي اعتبار لواقع المجتمعات وظروف اللغة وتقاليدها، ولعله إنما يقصد ما هو مألف في البلاغة العربية من مراعاة مقتضى الحال لا يقتصر حده على جهة واحدة، وإنما هو مصطلح لا متناه، من حيث الشروط التي يجب أن تحيط بملابسات الموقف حتى يستتم له الكمال أو ما يشبه الكمال البلاغي.

### ثانياً. المعاني الذهنية

تحدث حازم عن وجود المعاني خارج الذهن، وهذه هي المرتبة الأولى من مراتب البيان. وكان عليه أن يتحدث عن المعاني الذهنية، إلا أنه لم يوف بالتزامه الذي قطعه على نفسه، فاعتذر عن ذلك اعتذاراً لطيفاً بقوله: "فيجب أيضاً أن (يشار) إلى المعاني التي ليس لها وجود خارج الذهن أصلاً ، وإنما هي أمور ذهنية محصولها صور تقع في الكلام بتقوع طرق التأليف في المعاني والألفاظ الدالة عليها، والتلاقي بها إلى جهات في الترتيب والإسناد، وذلك مثل نسب الشيء إلى الشيء على جهة وصفه به، أو الإخبار به عنه، أو تقديميه عليه في الصورة المصطلح على تسميتها فعلاً أو نحو ذلك. فالإتباع والجر وما جرى مجرى ذلك معان ليس وجودها إلا في الذهن خاصة" <sup>(١)</sup>.

وقد تلاحظ أنه أعطى المعاني التي خارج الذهن صفة المعاني الذهنية بالفرض، وبهذا تخلص من مغبة الكلام عن المعاني الذهنية التي هي المرتبة الثانية من مراتب البيان، وتكلم عن المعاني من حيث وجودها في الألفاظ والعبارات، وهذه هي المرتبة الثالثة من مراتب البيان، أما المرتبة الرابعة فقد

(١) المنهاج ، ص ١٥

استبعدها بقوله : " فاما الوجود الذي لها من جهة دلالة الخط فليس التكلم فيه من مبادئ هذه الصناعة " <sup>(١)</sup> .

والملاحظ أنه لم يتكلم إلا عن المعاني التي خارج الذهن، فتخطي المرتبة الثانية بجعل هذه المعاني، معاني ذهنية بالفرض، وهو حين أراد الكلام عن المعاني الذهنية لم يسعفه الكلام عنها، فأخذ في الكلام عن المعاني حيث توجد في الألفاظ والعبارات. وهذا يؤكد أنه لم يكن أصيلاً في هذا البحث، ولو أنه كان كذلك، لأمكنة إتمام ما وعده، ولما أوقع نفسه في هذا الخلط العجيب. ودليلنا على ذلك هو أنه، تحت عنوان : ( معرف دال على طرق المعرفة بأنحاء وجود المعاني )، قال : " إن المعاني هي الصور الحاصلة في الأذهان عن الأشياء الموجودة في الأعيان. فكل شيء له وجود خارج الذهن، فإنه إذا أدرك حصلت له صورة في الذهن تطابق لما أدرك منه، فإذا عبر عن تلك الصورة الذهنية في أفهام السامعين وأذهانهم. فصار للمعنى وجود آخر من جهة دلالة الألفاظ، فإذا احتاج إلى وضع رسوم في الخط تدل على الألفاظ من لم يتهيأ له سمعها في التلفظ بها صارت رسوم الخط تقيم في الأفهام فتقوم بها في الأذهان صور المعاني فيكون لها وجود من جهة دلالة الخط على الألفاظ الدالة عليها " <sup>(٢)</sup> .

وهذا نفس كلام الخفاجي نقله حازم هنا <sup>(٣)</sup> ، وهو تأكيد لرأينا في أن حازماً لم يلتزم بما ألزم به نفسه في الكلام عن مراتب البيان الأربع، وإنما أخذ يتعدد بين كلام ابن حزم، وكلام الخفاجي دون أن يضيف إليهما جديداً يذكر، فيما يختص بمراتب البيان، حيث كان عليه أن يتكلم عن هذه

---

(١) نفس المرجع ، ص ١٩.

(٢) المرجع السابق والصفحة.

(٣) انظر : سر الفصاحة ، ص ٢٢٥ ، وما يليها.

المراتب البينية بما يوضح **كيف** توجد صور المعاني في كل مرتبة من هذه المراتب على حدة.

ويتبين بهذا أن الحدود الفاصلة تتاسب وتدخل بين مراتب البيان الأربع. إذ الكلام عن كل مرتبة منها لم يستوف كما كنا نتوقع. وبعد ذلك ينتقل ليتكلّم عن المعاني الأصيلة في الطرق الشعرية، فيحدد أن علم البلاغة إنما يبحث في صناعة الشعر والخطابة، فأبعد بذلك الأشكال الأدبية الأخرى عن دائرة البحث البلاغي. ومعروف أن البلاغة عندما تفجرت كانت تبحث عن وجوه الإعجاز في القرآن الكريم. وحازم إنما يزج الخطابة في كلامه دون أن يلزم نفسه بأي قواعد يوردها فيما يختص بالبلاغة وذلك ليوهم أنه يتزم بما جاء في عنوان كتابه، رغم أن الكتاب إنما يتكلّم عن قواعد الشعر، ويقرر أن الشعر والخطابة يشتركان في مادة المعاني، ويفترقان بصورتي التخييل والإقناع.

قال وهو يتحدث عن البلاغة : " لما كان علم البلاغة مشتملاً صناعتي الشعر والخطابة، وكان الشعر والخطابة يشتركان في مادة المعاني ويفترقان بصورتي التخييل والإقناع، وكان لكتابهما أن يخيلي وأن يقنعني في شيء من الموجودات الممكن أن يحيط بها علم إنساني، وكان القصد في التخييل والإقناع حمل النفوس على فعل شيء أو اعتقاده، أو التخلّي عن فعله واعتقاده، وكانت النفس إنما تتحرك لفعل شيء أو طلبه أو اعتقاده أو التخلّي عن واحد من الفعل والطلب والاعتقاد بأن يخيلي لها أو يوقع في غالب ظانها أنه خير أو شر بطريق من الطرق التي يقال بها في أشياء أنها خيرات أو شرور " <sup>(١)</sup> .

وهذا القول لا اعتقد أنه ينطبق على الخطابة والشعر في حيز واحد، ذلك لأن الخطابة تعتمد على الإقناع، والشعر يعتمد على التخييل، وذلك حسبما

(١) المنهاج ، ص ٢٠

نص عليه حازم نفسه<sup>(١)</sup>. ثم إن الفرض الخطابي - على اختلاف ضروب الخطابة - يختلف في جوهره عن أغراض الشعر المحددة المعروفة، اللهم إلا إذا كان حازم ينقل عن أرسطو كلامه في المأساة اليونانية، دون مراعاة لظروف الأدب العربي، وقد شغلته فكرة قانونه المطلق عن النظر في الاعتبارات الأدبية الدقيقة التي تقضي الأدب اليوناني عن الأدب العربي<sup>(٢)</sup>. لذلك جاء قانونه - فيما يختص بجانب المزاج بالآراء اليونانية - باهتا وسطحياً.

ويتدرج حازم شيئاً فشيئاً ليتكلم عن المعاني الشعرية بعد أن كان كلامه مطلقاً عن المعاني، وذلك على اعتبار طبقات السامعين، أنها كذلك منها أمور ينفرد بإدراكها ومعرفتها الخاصة دون الجمهور - وكانت علقة جل أغراض الناس وأرائهم بالأشياء التي اشتراك الخاصة والجمهور في اعتقادهم أنها خير أو شر، وكان أحق تلك الأشياء بأن يميل الناس إليها أو ينفروا عنها، الأشياء التي فطرت النفوس على استلذاذها أو التألم منها أو حصل لها ذلك بالاعتياد<sup>(٣)</sup>.

وهذا الكلام أورد الخفاجي<sup>(٤)</sup>. ما يقاريه حين تحدث عن المصطلحات العلمية أو اللغة الشعرية، وقد أراد حازم أن يجريه على المعاني الشعرية، ويظهر الخلط واضحاً في عملية الميل والنفور إزاء هذه الأغراض أو المعاني، وهذا مبدأ هليني واضح في المأساة اليونانية<sup>(٥)</sup>. وربط حازم هذه المعاني الشعرية الأصيلة

(١) نفس المرجع ، ص ٢٠ وما يليها.

(٢) انظر: النقد الأدبي الحديث ، ٤٥ - ٤٦.

(٣) المنهاج ، ص ٢٠.

(٤) انظر: سر الفصاحة ، ص ١٥٨.

(٥) انظر: النقد الأدبي الحديث ، ص ٦٩ ، وما يليها ، ونفس المرجع. ص ٧٣.

بالنسبة لعلقتها بأغراض الإنسان، وما تتوفرت عليه دواعي آرائه، أما بالنسبة إلى حقيقة الشعر فلا اعتبار للجمهور أو الخاصة أو العامة<sup>(١)</sup>.

ويمضي حازم قائلاً : " لا ميزة فيما اشتدت علقته بالأغراض المألوفة وبين ما ليس له كبير علاقه إذا كان التخييل في جميع ذلك على حد واحد، إذ المعتبر في حقيقة الشعر إنما هو التخييل والمحاكاة، في أي معنى اتفق ذلك"<sup>(٢)</sup>.

وهذا القول يذكرنا بمقولة الصدق والكذب في الأقاويل الشعرية، وبذلك يخطو خطوة جديدة في نظرته البلاغية، مما يؤكد أنه يقصد المعاني الشعرية. ولكنه يتخلص بشيء من الذكاء إلى مقصده الأصيل، وليموه إلى أنه كان يتكلم عن المعاني المطلقة شعرية أو غير شعرية ، دون أن يفصل الحدود التي تقوم حاجزاً بين هذه وتلك: " إن الأقاويل المخيلة لا تخلو من أن تكون المعاني المخيلة فيها مما يعرفه جمهور من يفهم لغته ويتأثر له، أو مما يعرفه ولا يتتأثر له، أو مما يتتأثر له، إذا عرفه، أو مملاً يعرفه ولا يتتأثر له لو عرفه. وأحق هذه الأشياء بأن يستعمل في الأغراض إذا عرف وكان في قوة كل واحد من جمهور جبلته في الفهم صالحة أن يتصور ذلك إذا عرف به وذلك كالأخبار التي حيل عليها الشعراة"<sup>(٣)</sup>.

والملاحظ في هذا القول أنه يقوم أساساً على التأثير أو ما يمكن أن يصطلاح عليه بالاستجابة، وهي في الأساس تقوم على أركان هي:

١ - معرفة الجمهور وتأثيره.

٢ - معرفة الجمهور وعدم تأثيره.

٣ - عدم معرفته وعدم تأثيره.

---

(١) المنهاج، ص ٢١.

(٢) المرجع السابق، والصفحة .

(٣) نفس المرجع، ص ٢٠ وما يليها.

#### ٤ - عدم التأثر لعدم المعرفة.

وإذا نحن سلمنا بهذا الكلام، فكيف نسلم له بأن المعانى الإنسانية- شعرية كانت أم غير شعرية- يمكن حصرها في إطار منطقية ذات طابع محدد، ذلك أن أغراض الإنسان مختلفة من عصر إلى عصر، ومعانى متغيرة تبعاً لأغراضه، ودعاعيه إلى القول، متغيرة أيضاً تبعاً لأغراضه. إلا أن حازماً تجاهل هذا، وراح يتكلّم عن المعانى الشعرية على غرار كلام الخفاجي عن الأنفاظ ، مما يؤكّد لنا أنه، إنما ينطلق عن الخفاجي المادة، ويحوّلها ويحوّلها إلى اتجاهات أخرى متغيرة<sup>(١)</sup>.

ويشترط حازم فهم اللغة، إذ إنَّ هذا الشرط يذكُره كما لو أنه غير أساس، نسبة لأنَّه عندما يتكلّم عن القوانين التي تطبّق على الأدب اليوناني أو الأدب العربي، لا يضع اعتباراً لفوّاصل اللغات والاعتبارات الاجتماعية<sup>(٢)</sup>. ثم إن هذه الحدود التي وضعها تبدو كأنَّها ثلاثة حدود، ولكنه ذكر أربعة حدود، ثم عاد وفي نفس الاقتباسة عقب عليها كما لو أنها ثلاثة. وفي الحقيقة إنَّها ثلاثة حدود نسبة لأنَّها تأبه للجمهور الذي لا يعلم ولو علم لا يتأثر، ذلك لأنَّه إما جمهور جاهل بالقيم الإنسانية وهذا لا يعتد به. ثم... إننا نلاحظ أنَّ القضية ذات الثلاثة الحدود تسيطر على عقلية حازم المنطقية.

وبمقتضى هذا التقسيم يصنف المعانى الشعرية على حد قوله: "أحسن الأشياء التي تُعرف ويتأثر لها، أو يتأثر لها إذا عُرفت هي الأشياء التي فطرت النفوس على استلذاذها أو التألم منها، أو ما وجد فيه الحالان من اللذة

---

(١) انظر: سر الفصاحة ، ص ٢٢٥ وما يليها، يقابله كلام حازم في المعانى، انظر: المنهاج من صفحة ظ حتى نهاية القسم الخاص بالمعانى حتى صفحة ١٩٦.

(٢) انظر النقد الأدبي الحديث ن ص ٤٥/٤٦.

والألم، كالذكريات للعهود الحميدة التي تجد النفوس تلتذاً بخيالها وذكرها وتتألم من تفاصيلها وانصرافها، وبهذا تكون طرق الشعر في ثلاثة جهات:

١- إما أن تكون مفرحة محبة، يذكر فيها لقاء الأحبة في حال وجوده واحتلاء الروض والماء وما ناسبهما، والتنعم بمواطن السرور ومجالس الأنس.

٢- وإنما أن تكون (مفجعة) يذكر فيها التفرق والتلوّح وما ناسب ذلك، وبالجملة أضداد المعاني المفرحة المنعمة.

٣- وإنما أن تذكر فيها مستطابات قد انصرفت فيلتها لخيالها ويتألم لفقدانها فتكون طريقة شاجية<sup>(١)</sup>.

وبهذا يتتأكد ما ذهبنا إليه من أن تقسيماته للمعاني ثلاثة حدود وليس أربعة كما أوهم، إذ جل كلامه يدور على أن المعاني مبهجة أو مفجعة أو مترسبة من كلتيهما. ولا أرى أن ذلك ممكن منطقياً، إذ إن المعاني الإنسانية لا يمكن حصرها، حتى يتسعى لنا حصر الغايات الإنسانية.

وبعد هذا التصنيف يقسم المعاني إلى أصيل ودخيل بالنسبة إلى تلك الطرق المعتمدة فيقول: "فالمتصورات التي فطرت النفوس ومعتقداتها العادبة أن تجد لها فرحاً أو ترحاً أو شجوا هي التي ينبغي أن نسميها: المتصورات الأصيلة. وما لم يوجد ذلك لها في النفوس ولا معتقداتها العادبة فهي المتصورات الدخيلة، وهي إنما يكون وجودها بتعلم وتكسب للأغراض التي لا تقع إلا في العلوم والصناعات والمهن"<sup>(٢)</sup>.

هذا كلام ينطبق على الألفاظ والمصطلحات العلمية، أما بالنسبة للمعاني، فلا اعتقد أنه يمكن أن يوجد أصيل ودخيل، وإنما الأكيد هو دواعي النفس

---

(١) المنهاج ، ص.٢١.

(٢) المنهاج ، ص.٢٢.

ونوازعها هي التي تملئ على الإنسان معانيه فتكون بذلك أصيلة ومؤكدة. وإذا كان هذا الاتجاه سليماً، لأصبحت المنظومات العلمية ، أحق وادخل في باب الشعر، نسبة لأنها أدق في معانيها، ومقصد الكلام مبني على محاسنها. ثم إن حازماً قرن المعانى الأصيلة في الشعر بالقدم، أي أنها تولد مع الإنسان، وتكون في فطرته، علمًا بأن المعانى عامة، إنما هي وليدة الحاجة الإنسانية والمنزع الآنى، فلا يمكن أن نساير فيها الأقدمين. ففي نظره أن المعانى الأصيلة هي التي تكون النفس الإنسانية مفطورة عليها، والنفس الإنسانية إنما تقترب على الاستئثار بما هو نافع وجميل. هذا هو الأصيل المركب في النفس الإنسانية، وليس العادة مما يحسن إبرازها في هذا الاتجاه، وإنما الإنسان يكسب شيئاً حميداً أو ذمياً بكثرة تردداته فيه ومداومته عليه، وتحصل له عادة بذلك، والعادة تأخذ طابع الديمومة والاستمرار. أما الحزن والفرح والشجو، فأمور عارضة، متقلبة مع تقلب الزمن، وتصور استدامتها على حال، غير معقول. وهل في مثل هذه الأمور صفة الديمومة التي تتصرف بها معانى الشعر؟ وهل حاجيات الإنسان ومتطلباته ثابتة مركوزة في الطبع؟

ويبدو أنه في هذا ينحو منحى أرسسطو في قوله: إن الشعر نشأ أصلاً عن غريزة المحاكاة التي تظهر في الإنسان منذ الطفولة. ومنها يكتسب معارفه الأولية<sup>(١)</sup>. ثم إنه تكلم عن المعانى التي فطرت النفوس عليها وسمتها الأصيلة، ليتكلم عن المعانى العلمية أو ما شاكلها أو المصطلحات العلمية، التي تكلم عنها الخفاجي في القسم الخاص بالألفاظ<sup>(٢)</sup>. فأوردتها حازم في قسم المعانى ليجري على غرار الألفاظ الأصيلة والألفاظ الدخيلة.

(١) انظر: النقد الأدبي الحديث ، ص ٤٨.

(٢) انظر: سر الفصاحة ، ص ١٥٨.

وانتقل بعد الكلام عن الأصيل والدخيل، ليقسم المعاني إلى أول وثوانٍ، فالمعاني الأول - في نظره - هي ما كانت مقصودة في نفسها بحسب غرض الشعر ومعتمداً لإيرادها، أما الثوانى فتورد على أن يحاكي بها ما اعتمد في ذلك أو يحال بها عليه أو غير ذلك. قال: "المعاني الثوانى لا موجب لإيرادها في الكلام غير محاكاة المعاني الأول بها، أو ملاحظة وجه يجمع بينهما على بعض الجهات التي تلتقى عليها المعانى ويصار من بعضها إلى بعض المعانى الثوانى، فتكون معانى الشعر منقسمة إلى أوائل وثانٍ<sup>(١)</sup>". ويمضي ليحصل القول في المعاني الأول والثانوى فيقول: "وحق الثوانى أن تكون أشهر في معناها من الأول ل تستوضح معانى الأول بمعانىها المماثلة بها، أو تكون مساوية لها لتفيد تأكيداً للمعنى. فإن كان المعنى فيها أخفى منه في الأول قبح إيراد الثوانى لكونها زيادة في الكلام من غيرفائدة، فهي بمنزلة الحشو غير المفيد في اللفظ"<sup>(٢)</sup>.

لقد حدد ابن الأثير موضوع علم البيان وفرق بينه وبين النحو فقال: "موضوع علم البيان هو الفصاحة والبلاغة. وصاحبه يسأل عن أحوالهما اللغوية والمعنوية. وهو والنحو يشتركان في أن النحو ينظر في دلالة الألفاظ على المعاني من جهة الوضع اللغوي ، وذلك دلالة عامة. وصاحب علم البيان ينظر في فضيلة تلك الدلالة ، وهي دلالة خاصة. والمراد بها أن تكون على هيئة مخصوصة من الحسن، وذلك أمر وراء النحو والإعراب"<sup>(٣)</sup>. حيث أرجع الخطأ في تفسير الشعر إلى من أهم النواحي البلاغية فقال : " ومن هنا غلط مفسرو الأشعار في

(١) المنهاج ، ص ٢٣.

(٢) نفس المرجع، ص ٢٤.

(٣) المثل السائر في أدب الكاتب أو الشاعر لضياء الدين بن الأثير ج ١، ص ٤٠، وما يليها تحقيق د. أحمد الحويفي - ود. بدوي طباعة، مطبعة نهضة مصر. بدون تاريخ.

اقتصرت على شرح المعاني، وما فيه من الكلمات اللغوية، وتبيين مواضع الإعراب منها، دون شرح ما تضمنه في أسرار الفصاحة والبلاغة<sup>(١)</sup>.

ولا يعني بهذا أنه يستبعد علم النحو أو علم البيان، بل يعتمد هما ولكن بطريق ضمني وبصورة تتفق ومنهجه الذي يعتقد من أن علم البلاغة هو العلم الكلي الذي يهيمن على غيره من بقية علوم اللسان بما فيها المنطق. وهذه الفكرة ليست من ابتكار حازم بل هي قديمة؛ وجذناها عند ابن الأثير حين اشترط للكاتب أن يكون ملماً بشتى الثقافات المتاحة لعصره. وذلك حين قال: "اعلم أن صناعة تأليف الكلام في المنظوم والمنتور تفتقر إلى الكتابة، فيقال: فلان الكاتب، وذلك لما يفتقر إليه من الخوض في كل فن"<sup>(٢)</sup>.

ويرى حازم أن من المعاني ما يحسن أن يورد أولاً وثانياً، ومنها ما لا يليق أن تورد كذلك. واشترط له في هذا إنما يتعلق بمعرفة الجمهور، ونفس هذا الشرط الذي اشترطه البلاغيون في الألفاظ الحوشية، وقد أراد حازم أن يجريه على المعاني من حيث مناسبتها للغرض أو عدمه، ويفرق بين المعاني الأول والثانوي، بأن الثنائي هي التي يتعلق تصورها بحقيقة شيء لا تعم معرفته جميع الجمهور. وإنما اشترط هذا الشرط ليبعد المعاني العلمية أو تلك التي تتعلق بصناعات المهن. وهنا نجده يتناقض مع ما اعتمد في السابق من قوله إن المعاني الأول هي ما كانت مقصد الشعر ومتنا الكلام يقتضيان بنية الكلام عليها. والثانوي هي التابعة التي لا تقتضي مقصود الشعر ومتنا الكلام بناء الكلام عليها، وإذا كانت الأول هي الأصلية، فالثانوي هي الدخلة. والثانوي - كما قال - هي التي إذا وردت أفادت معنى إضافياً زائداً عن الأول، وإنما كانت لها فائدة، ولصارت كالحشو الفاضل الذي يكون في الألفاظ. قال: "والتي لا يصلح أن

(١) المنهاج ، ص ٢٤.

(٢) المثل السائر، ص ٤٠.

تورد أوائل وتورد ثوان هي ما تعلق التصور فيها بحقيقة شيء لا تعم معرفته جميع الجمهور<sup>(١)</sup>. وذلك ليتسنى له أن يدرج المعاني العلمية وال المتعلقة بصناعات أهل المهن، لو تصورنا أن لهؤلاء معانٍ خاصة بهم، ولم يكن يقصد الألفاظ المهنية والصناعية والمصطلحات العلمية. ولكي لا يتداخل الكلام عليه، وليوهم أنه على صواب، ولم يكن متناقضاً، قال "والصنف الآخر وهو الذي سميـناه بالدخـيل لا يـتألـف منـه كـلام عـالـ فيـ الـبـلـاغـة أـصـلاـ إـذـ منـ شـروـطـ الـبـلـاغـةـ وـالـفـصـاحـةـ حـسـنـ المـوـقـعـ مـنـ نـفـوسـ الجـمـهـورـ،ـ وـذـلـكـ غـيـرـ مـوـجـودـ فيـ هـذـاـ الصـنـفـ مـنـ الـمـعـانـيـ.ـ وـأـيـضـاـ فـإـنـهـ لـاـ يـقـعـ فيـ أـغـرـاضـ الـشـعـرـ الـمـأـلـوـفـ إـلـاـ ثـانـيـاـ وـتـابـعـاـ.ـ وـمـنـ تـبـعـ الـمـعـانـيـ الـوـاقـعـةـ فيـ الـشـعـرـ الـتـيـ مـرـادـهـاـ مـاـ ذـكـرـتـ،ـ وـكـانـ لـهـ أـدـنـىـ حـظـ مـنـ الـبـلـاغـةـ،ـ وـاعـتـبـرـ كـلـامـ مـنـهـاـ بـالـقـوـانـينـ الـمـوـضـوعـةـ فيـ أـصـوـلـ الـبـلـاغـةـ،ـ عـلـمـ صـحـةـ مـاـ قـلـتـهـ"<sup>(٢)</sup>.

ويمضي قائلاً: "وكان البصراء بهذه الصناعة كأبي الفرج قدامة وأضرابه قد نص جميعهم على قبح إيراد المعاني العلمية والصناعية والعبارات المصطلح عليها ونهوا عن إيراد جميع ذلك في الشعر"<sup>(٣)</sup>. ومثل هذا الكلام أورده الخاجي خاصاً بالألفاظ . قال: " ومن وضع الألفاظ موضعها :أن لا يستعمل في الشعر المنظوم والكلام المنشور من الرسائل والخطب ألفاظ المتكلمين والنحويين والمهندسين ومعانيهم ، والألفاظ التي تختص بأهل المهن والعلوم"<sup>(٤)</sup> . ويستمر حازم في فصل المعاني الأصيلة والدخيلة في الشعر بما قاله الأدباء في الألفاظ، قال: " فالأصيل في الأغراض المألوفة في الشعر من هذين الصنفين

(١) المنهاج ، ص ٢٥.

(٢) المرجع السابق ، ص ٢٥.

(٣) نفس المرجع والصفحة .

(٤) سر الفصاحة ، ص ١٦٣.

ما صلح أن يقع فيها أولاً وثانياً متبعاً وتابعاً، لأن هذا على شدة انتسابه إلى طرق الشعر وحسن موقعه منها على كل حال. وهي المعاني الجمهورية. ولا يمكن أن يتالف كلام بديع عالٍ في الفصاحة إلا منها<sup>(١)</sup>.

والمعاني الجمهورية بهذا، هي التي يألفها الجمهور، ويستجيب لقتضى مؤثراتها. ولا ينبغي أن يفوت على أحد، أن هذا الكلام يشابه في كثير أو قليل ما ورد عن علماء البلاغة في شأن الألفاظ، ومعرفة الجمهور لها أو، انقسامه إزاء معرفتها إلى طبقات.

وإذا نحن سلمنا لحازم بهذه الآراء، فلا بد من ملاحظة أن الكاتب أو الشاعر لا ينبغي أن يخضع نفسه لرغبة الجمهور، أو يسبر غور رغبته حتى ينشر أو ينظم في أي فن أو غرض، ذلك أن الأدب إنما هو ترجمة لإحساس معين، ووليد لحظة معينة، وإنما استجابة الجمهور، ينقلنا إلى درجة الإحساس بتجربته. ثم إن هذا الجمهور قد يستجيب لأديب أو شاعر في لحظة معينة وبتأثير مؤثر معين، ونفس هذا الجمهور، قد يستبرد قول هذا الشاعر أو الكاتب إذا ما زال هذا المؤثر.

ويعدل حازم عن قوله، أو يتازل عن رأيه قليلاً، وذلك حين يرى أن هناك معانٍ رغم أنها غير معروفة عند الجمهور إلا أنه يحسن إيرادها في الشعر. وهي المعاني التي تتعلق بأوصاف البروق، والإحالات على الأخبار القديمة المستطرفة، وطرق التوارييخ المستغيرة، على أن يراعي في إيراد هذه المعاني الناحية الأسلوبية والعباريه ويختار لها حسان الألفاظ<sup>(٢)</sup>.

لكننا نلاحظ أنه اضطرب في آرائه، ويعود الاضطراب إليه بسبب عدم تفريقه بين المعاني الذهنية والمعاني الحسية، وذلك لقوله: إن المعاني صور

(١) المنهاج ، ص ٢٤ - ٢٥.

(٢) المرجع السابق ، ص ٣٠.

تحدث في الأذهان عن أشياء ملاحظة بالأعيان ، فكانت مشمولة بذلك المعاني على الإطلاق. وذلك واضح من قوله: "والمعاني المتعلقة بإدراك الذهن ليس مقاصد الشعر حولها مدار. وإنما تذكر بحسب التبعية المتعلقة بإدراك الحسن لجعل أمثلة لها، أو ينظر حكم في تلك بحكم في هذه، فيكون التمثيل والتنظيم فيما من قبل تمثيل الأشهر بالأخفى، وتنظير الأظهر بالأخفى. وهذه الحال في التمثيل والتنظيم مناقضة للمقصود بهما، إذ المقصود بهما محاكاة الشيء بما النفوس له أشد انفعالاً حيث يقصد بسطها نحو شيء أو قبضها عنه"<sup>(١)</sup>.

وبعد أن قرر ضرورة استبعاد المعاني العلمية، ورخص في استعمال المعاني التي هي في قوة جميع الجمهور أن يعرفها إذا أوردت إليه نسبة لما فيها من صفة الحنين أو التألم، أو ما تتأثر له النفس تأثير ارتياح أو اكتئاث بحسب تباعي الأغراض الشعرية. إلا أنه بعد هذا القول عاد ليرفض استعمال المعاني العلمية، وما ذاك إلا لأنه لا يريد أن يخرج بعضاً من أشعار العربية من جملة الشعر. وهنا يخلط خلطاً شديداً بين المصطلحات العلمية التي تبحث في إطار قسم الألفاظ، وبين الحقيقة الأدبية والحقيقة العلمية التي ليس لها مجال في الشعر البتة. وذلك واضح من قوله: "إنما يورد المعاني العلمية في كلامه من يريد التمويه بأنه شاعر عالم. وقد بيّنا أنه فعل نقىض ما يجب في الشعر، فلم يثبت له أنه قال شعراً إلا عند من لا علم له به. وأما العلم فلا يثبت أيضاً للشاعر بأن يودع شعره معاني منه، فليس يبعد على الناظم إذا كان قد تصور مسائل من علم وإن قلت أن يعلقها ببعض معاني شعره، ويناسب بينها وبين بعض مقاصد نظمه"<sup>(٢)</sup>.

---

(١) نفس المرجع والصفحة .

(٢) نفس المرجع، ص ٣١.

وجريدةً وراء ما ارتئاه من تقسيم المعاني إلى أصيلة ودخيلة، وحسية وذهبية، يرى أن المعاني الأصيلة هي التي تقتبس من مجرد الخيال وبحث الفكر، وهذه هي المعاني الحسية، وأما المعاني الذهبية فهي التي تقتبس بسبب زائد عن الخيال والفكر. ولا يعني هذا عنده تقسيم المعاني العلمية والأدبية، وإنما ليحصل بين المعاني المبتكرة أو الناتجة بسبب ملاحظات العيان وما يتربّ عليها؟ من تصور الخيال، قال : "إذا كانت صور الأشياء قد ارتسّت في الخيال على حسب ما وقعت عليه في الوجود، وكانت للنفس قوة على معرفة ما تماض منها وما تنسّب منها وما تختلف وما تضاد، وبالجملة ما انتسب منها إلى الآخر نسبة ذاتية أو عرضية ثابتة أو منقلة، أمكنها أن ترکب من انتساب بعضها إلى بعض تركيبات على حد القضايا الواقعة في الوجود التي تقدّم بها الحس والمشاهدة" <sup>(١)</sup>.

وأما النوع الثاني فهو هذا الذي يستند في اقتباسه إلى كلام جري في نظم أو نثر أو تاريخ أو حديث أو مثل. يقول : "يبحث الخاطر فيما يستند إليه من ذلك على الظفر بما يسوغ له معه إيراد ذلك الكلام أو بعضه بنوع من التصرف والتغيير أو التضمين فيخيل على ذلك أو يضمنه أو يدمج الإشارة إليه أو يورد معناه في عبارة أخرى على جهة قلب أو نقل إلى مكان أحق به من المكان الذي هو فيه، أو ليزيد فيه فائدة فيتمه أو يتم به أو يحسن العبارة خاصة، أو يصير المنثور منظوماً أو المنظوم منتثراً خاصة" <sup>(٢)</sup>.

ولكل وجه من هذه الوجوه - في نظره - استعمال خاص من النواحي الأسلوبية أو العبارية.

---

(١) نفس المرجع والصفحة.

(٢) المرجع السابق، ص ٣٨.

### **ثالثاً: عدة الشاعر:**

وفي الكلام عن معاني الشعر خاصة، لجأ حازم إلى توضيح الأشياء التي لا يكتمل إلا بها قول الشعر، وهي: الم هيئات، والأدوات، والبواعث، وكانت هذه الم هيئات تحصل - كما يرى - من جهتين<sup>(١)</sup>:

١- الن شء في بقعة معتدلة الهواء، حسنة الوضع، طيبة المطاعم، أنيقة المناظر، ممتعة من كل ما للأغراض الإنسانية به علقة.

٢- والترعرع بين الفصحاء الألسنة، المستعملين للأنشيد، المقيمين للأوزان.

وقد أورد الجرجاني في وساطته كلاماً مفصلاً فيما يختص بالبيئة. فإذا كان حازم يرى أن الم هيئات تستوجب أن يستكمل شرطها بالن شء في بيئه نقيه الهواء طيبة المطاعم، معتدلة الجو، فهل يتفق ذلك للبيئة العربية؟ أو كان شعراء نجد وبادية الحجاز، يعيشون في مثل هذه البيئة التي - ربما - عاش فيها حازم في الأندلس<sup>(٢)</sup>؟

وتتحدث عبد العزيز الجرجاني عن أثر البيئة بصفة عامة، وعن البداوة والحضارة في الشاعر وشعره، والتمايز بينه وبين الشعرا الآخرين تبعاً لما له من ملكة وقدرة على الإبداع الفني. ومما قاله في ذلك من شروط ودواع<sup>(٣)</sup>:

١- الذكاء والطبع والرواية والدرية .

٢- العرب جميعهم مشتركون في اللغة واللسان، وأنهم سواء في المنطق والعبارة ، ويتفاصل الشعرا في القبيلة الواحدة عن طريق الطبع والذكاء وحدة القرحة والفتحة.

(١) المرجع السابق، ص ٤١.

(٢) انظر الوساطة بين المتibi وخصومه، ص ١٥، ١٩.

-٣- قد تكون البداوة سبباً في جفاء بعض الأشعار، لكنها ليست المعول الأول والأخير في ذلك، نسبة لما يبدو من تباين شعر الشاعرِيْن في الحي الواحد؛ بدوين كانوا أم حضريين.

-٤- إن للحضارة تأثيرها في لغة العرب، سواء من ناحية ألفاظها أو معانيها. كان هذا فيما يختص بالهيئات، وقد استعرضت ما قاله حازم وما تناوله الجرجاني في اختصار.

والمهيء الثاني -بالنسبة لـكلام حازم- هو الترعرع بين الفصحاء الألسنة المستعملين للأناشيد، المقيمين للأوزان. ولا أرى أن هذا المهيء يتطرق إلا بالنسبة إلى هؤلاء المولدين الذين ولدوا في كنف العربية، أما العربي الصليبة، فإنما هو مولود بالضرورة بين الفصحاء، والفصحاء بهذا القصد -كلمة منصرفة إلى الم هيئات النطقية، وهي إن وجدت، فمطلوبة، وعدم توافرها ليس داعياً لعدم إجاده الشعر أو قل هي تتمة ملكات الذوق لمعرفة مواطن الجمال والقبح في الكلام. ولا يعني ذلك أن عربياً إذا سافر إلى بلد غير ناطق بالعربية فإنه لا يستطيع أن يتكلم الشعر أو يكتب الرسائل. يقول حازم<sup>(١)</sup> وكان المهيء الأول موجهاً طبع الناشئ إلى الكمال في صحة اعتبار الكلام وحسن الروية في تفصيلة وتقديره، ومطابقة ما خارج الذهن به، وإيقاع كل جزء منه في كل نحو ينحي به أحسن مواقعه، وأعدلها حتى يكون حسن نشء الكلام مشبهاً حسن نشء المتكلّم به<sup>(٢)</sup>.

ورغم ما ورد في هذا التقسيم، فإننا لا نجد فارقاً بين ما أورده حازم، وما وجدناه عند الجرجاني، بل إن صاحب الوساطة أتى بما لا مزيد عليه من الشمول والتفصيل.

---

(١) المنهاج ، ص ٤١.

ويرى حازم استكمالاً للقول في معانٍ الشعر، أن كمال عدة الشاعر باجتماع قوي ثلث هي: القوة الحافظة، والقوة المائزة، والقوة الصانعة، ولكل من هذه القوى وظيفة معينة، وباجتماع الوظائف المختلفة، تتكمّل عملية القول على الوجه المختار. ويصنف حازم هذه القوى على النحو التالي:

- ١ - فأما القوة الحافظة فهي أن تكون خيالات الفكر منتظمة، ممتازاً بعضها عن بعض، موجوداً كلها في نصابه. فإذا أراد مثلاً أن يقول غرضاً ما في نسيب أو مدح أو غير ذلك، وجد خياله اللائق به قد أهبت له القوة الحافظة، ويكون صور الأشياء مرتبة فيها على حد ما وقعت عليه في الوجود، فإذا أجال خاطره في تصورها فكأنه اجتل حقائقها.
- ٢ - والقوة المائزة هي التي بها يميز الإنسان ما يلائم الموضع والنظم والأسلوب والغرض مما لا يلائم ذلك وما يصح مما لا يصح.
- ٣ - والقوة الصانعة هي القوة التي تتولى العمل في ضم بعض أجزاء الألفاظ والمعاني والتركيبيات النظمية والمذاهب الأسلوبية إلى بعض والتدرج من بعضها إلى بعض، وهذه القوى - كما يرى حازم - مركوزة في طبع الشاعر.

بهذا نكون قد تناولنا نظرية المعاني عند حازم، في صورتها خارج الذهن، وفي الذهن، وفي الألفاظ، وتناولنا المعاني الأصلية والدخيلة في صناعة الشعر، ثم تكلمنا عن المعاني الجمهورية، وكذلك المعاني الأول والثانوي. ونلاحظ أنه قد قرن نظرية المعاني بوجوه بديعية في نهاية مباحثه، وهذه الوجوه البديعية هي من نفس التقسيم التي أدرجها الخفاجي في مباحثه تجاه الألفاظ، وهذه التقسيمات منها ما يكون في الألفاظ وحدها. وهناك ملاحظة أخرى هي، أنه قد

تناول المحاكاة وهو يبحث عن المعاني، وكان قد فصل بينها وبين وجوه البديع، وما ذاك إلا ليُحْفِي عملية النقل التي غلت عليه.

وأصل المحاكاة عنده قائمة على التشبيه، وهو من موضوعات علم البيان. وكان الخفاجي قد تناول موضوعات علم البيان في فصاحة التأليف. وقد تبعه في هذا حازم. وذلك واضح من قول السيوطي: "إن الموضوعات التي اعتبرها المتأخرون من فن البيان وهي المجاز والاستعارة والتشبيه والكناية، أدخلها ابن سنان في فصاحة التأليف، وبدأ بدراسة البلاغة من أدنى إلى أعلى، أي ابتداء بالجزئيات وانتهاءً بالكلام المنظوم المؤلف"<sup>(١)</sup>. وهذا منهج حازم في تناوله لموضوعات البلاغة.

وقد تناول في نهاية بحثه عن المعاني الوجوه التي توجب الفموض و الاشتغال في المعاني، ولخصها في الآتي:<sup>(٢)</sup>

١- ما يرجع إلى المعاني أنفسها.

٢- ما يرجع إلى الألفاظ والعبارات المدلول بها على المعاني.

٣- ما يرجع إلى المعاني والألفاظ معاً.

وهذا القول مجمل لما جاء في جميع كتاب سر الفصاحة من أوله إلى آخره حيث شرط شرطاً في الألفاظ على انفرادها، وشروطًا على الكلام المؤلف في عبارات، وأخرى في المعاني وحدها، ومن يرجع إلى كتاب الخفاجي يستطيع أن يدرك صحة ما قلناه، دون أن يجهد نفسه في الموازنة.

(١) حسن المحاضرة في صفة مصر والقاهرة للسيوطى، ج١، ص ١٩٠، مطبعة إدارة الوطنى.

(٢) انظر : المنهاج ، ص ١٧٢ وما يليها.

رَفِعُ

بِعْدَ الرَّسْعِنْجِ الْجَنْجِيِّ  
أَسْكَنْتَ اللَّهَ الْفَزُورَ كَسْ

رُفْعٌ

الفصل الثالث  
قِصْيَةُ الْمَبَانِي

بَيْنَ الرَّأْيِ وَالْجَنْبِ  
أَسْلَكَ اللَّهُ الْفَرْوَانَ

- ١) المبني بين الأصالة والتقليد في كتاب المنهاج.
- ٢) القوى الشعرية .
- ٣) مراتب الشعراء .
- ٤) تصور أغراض القصائد والمقصاد .
- ٥) مناسبة العروض للأغراض .
- ٦) أوزان الشعر بمنظور بلاغي .

رَفِعُ

بِعْدَ الرَّسْعِنْجِ الْجَنْجِيِّ  
أَسْكَنْتَ اللَّهَ الْفَزُورَ كَسْ

هذا المبحث يكاد يطالعنا لأول مرة بهذه الصورة في تاريخ البلاغة العربية. إذ المأثور في المباحث البلاغية الشائعة، هو البحث في الألفاظ من حيث عنوتها وسلامتها، والمعاني من حيث إصابتها المقدار حسب الاعتبارات البلاغية التي تراعي مقتضى الحال بين المتكلم والسامع، والكلام والمقصود منه. وكان الميدان الذي أثرى البحث البلاغي هو القرآن الكريم ومدار الإعجاز فيه. أما المبني بهذا المصطلح فلم يثبت البحث أنها وردت في الكتب البلاغية بقدر ما في كتاب المنهاج لحازم. وهذا المبحث أنموذج مصغر له بكل الكتاب، وهو معنى بدراسة تركيب الشعر أو القصائد النظمية بدءاً بالألفاظها، ومعانيها، وبحورها، وقوافيها، وما يجب أن تعتبر به من القوانين البلاغية. وقد أبعد بذلك القرآن الكريم وأساليبه من الدراسات البلاغية، إذ أصبح ميدانها الجديد هو الشعر. ذلك أنه يريد أن يضع قانونه العام في الشعر، الذي يتحلى به حدود الزمان والمكان.

وأصل هذه الفكرة سقطت إليه من فلاسفة الإسلام وهم يعالجون مقوله الشعر، ولابد لنا من استعراض أقوالهم في هذه الناحية لكي تتضح الرؤية، وينكشف القناع عن هذه القضية. قال الفارابي وهو يتكلم عن قواعد الشعر كما وصلت من أرسطو: "قصدنا في هذا القول إثبات أقاويل، وذكر معانٍ تقضي بمن عرفها إلى الوقوف على ما أثبته الحكيم في صناعة الشعر، من غير أن نقصد إلى استيفاء جميع ما يحتاج إليه في هذه الصناعة وترتيبها، إذ الحكيم لم يكمل القول في صناعة المغالطة فضلاً عن القول في صناعة الشعر، وذلك أنه لم يجد من تقدمه أصولاً ولا قوانين حتى كان يأخذها

ويرتبها ويبني عليها ويعطيها حقها على ما يذكره في آخر أقاويله في صناعة المغالطين. ولو رمنا إتمام الصناعة التي لم يتم الحكيم إتمامها لكان ذلك مما لا يليق بنا<sup>(١)</sup>. ولقد أراد حازم إتمام ما قصر فيه أرسطو، أما الفارابي فقد أحجم عن ذلك.

وقال ابن سينا بعد فراغه من تلخيص كتاب الشعر: "هذا هو تلخيص القدر الذي وجد في هذه البلاد من "كتاب الشعر" للمعلم الأول. وقد بقى منه شطر صالح. ولا يبعد أن نجتهد نحن فنبتدع في علم الشعر المطلق، وفي علم الشعر بحسب عادة هذا الزمان، كلاماً شديداً التحصيل والتفصيل. وأما هنا فلنقتصر على هذا المبلغ. فإن وكم غرضنا الاستقصاء فيما ينتفع به من العلوم"<sup>(٢)</sup>. والمعروف أن ابن سينا لم يوف بما وعد به، فأراد حازم الوفاء بما قصر فيه ابن سينا.

وقال ابن رشد: "الغرض في هذا القول تلخيص ما في كتاب أرسططاليس من الشعر في القوانين الكلية المشتركة لجميع الأمم، أو للأكثر، إذ كثير مما فيه هي قوانين خاصة بأشعارهم. وعادتهم فيها إنما أن تكون نسباً موجودة في كلام العرب أو موجودة في غيره من الألسنة"<sup>(٣)</sup>. فابن رشد أراد أن يشرك العرب وغيرهم في القوانين التي أصلها أرسطو، فإن فيها نسباً تسحب على الأشعار العربية وغيرها. فكلامه بهذا يكون مطلقاً.

وليس السبيل إلى القول إن حازماً في هذا البحث كان قد وقف عند أقوال الفلاسفة فقط في مقولات الشعر، لا بل اطلع على أقوال النقاد والبلاغيين،

---

(١) فن الشعر ترجمة عبد الرحمن بدوي ، ص ١٤٩.

(٢) نفس المرجع ، ص ١٩٨.

(٣) نفس المرجع ، ص ٢٠١ - ٢٠٢.

وأراد أن يخرج من كل تلك الأقوال بقانونه المطلق الذي وقف عليه مجاهده العلمي. فقد وعي جيداً ما قاله الفارابي، وما قاله ابن سينا، وما ذهب إليه ابن رشد، ولكنه في هذا البحث بالذات، اتكاً على عيار الشعر لابن طباطبا العلوي، وعلى كتاب نقد الشعر لقديمة بن جعفر. وتتضح لنا ظاهرة الاقتباء والتأثير باستعراضنا لهذه الاقتباسة من كتاب عيار الشعر : "... فواجب على صانع الشعر أن يصنعه صنعة متقنة لطيفة معتدلة حسنة، مجتبية لمحبة السامع له والناظر بعقله إليه، مستوعبة لعشق المتأمل في محاسنه، والمترسّ في بدائعه، فيحسنه جسماً ويتحققه روحًا، أي يتيقنه لفظاً ويبعده معنى، ويجتب إخراجه على ضد هذه الصنعة فيكسوه قبحاً ويزره مسخاً، بل يسوّي أعضاءه وزناً، ويعدّ أجزاءه تأليفاً، ويحسن صورته إصابة، ويكثر رونقه اختصاراً، ويكرم عنصره صدقأً، وفيديه القبول رقة، يحصنه جزالة، ويدنيه سلاسة، وينأى به إعجازاً، ويعلم أنه نتيجة عقله، وثمرة لبّه، وصورة علمه والحكم عليه أو له<sup>(١)</sup>. وهذا مختصر لما أعاد حازم الكلام فيه وأبدى. ولكن يجب ألا نأخذ هذا الكلام على علاته، ذلك أن منهج التأليف في كتاب المنهاج هو التبني والمعارضة. لقد تبنى حازم فكرة ابن طباطبا، وعارضه من ناحية أوزان الشعر. ذلك أن الأول يرى أن العروض قد لا يحتاج إليه إلا من لا ملكة له بوزن الشعر طبعاً. وتتضح ذلك من قوله: "الشعر كلام منظوم، بائن عن المنثور الذي يستعمله الناس في مخاطباتهم، بما خص به من النظم الذي إن عدل عن جهته

(١) عيار الشعر لمحمد بن طباطبا العلوي، ص ٢١ - ١٢٢، تحقيق وتعليق: د. طه الحاجري، ود. محمد زغلول سلام ، المكتبة التجارية ، القاهرة، ١٩٥٦م، وانظر النقد الأدبي لأحمد أمين، ص ٧١، الطبعة الرابعة مكتبة النهضة المصرية، ١٩٧٢م، وراجع المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها للدكتور عبد الله الطيب الطبعة الأولى شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر ، ١٩٣٤هـ - ١٩٥٥م.

مجته الأسماع، وفسد على الذوق. ونظمه معلوم محدود، فمن صبح طبعه وذوقه لم يحتاج إلى الاستعانة على نظم الشعر بالعروض التي هي ميزانه، ومن اضطرب عليه الذوق لم يستغن من تصحيحه وتقويمه بمعرفة العروض والحقائق به، حتى تعتبر معرفته المستفادة كالطبع الذي لا تكافئ معه<sup>(١)</sup>.

أما حازم فقد تبني الفكرة وعارضها من جهة كونه جعل علم العروض العمدة في نظم الشعر، بل عالج أبنية الأوزان بالشكل الذي تعالج به الألفاظ والمعاني والعبارات في الوجوه البلاغية. بل ذهب إلى أبعد من هذا بأن جعل البلاغيين أقدر من العروضيين في معالجة أوزان الشعر. فمنهج حازم في مباني الشعر لا يخرج عن منهج ابن طباطبا في هيكله العام، ولكنه يختلف عنه من ناحية عروض الشعر، فقد ذهب كلاهما مذهبًا مخالفًا إذ إن الأول أرجع العروض إلى الناحية الذوقية، وأخضعها الثاني إلى ناحية التعلم والمزاولة، شأنها شأن علوم اللسان الأخرى التي تعالج في إطار علوم البلاغة.

فهذا البحث - عند حازم - مكمل للمباحث السابقة. وإذا كان قد أفرد للألفاظ قسماً، وللمعاني قسماً، فلا بد أن يفرد هذا القسم للمباني، ليعالج فيه أبنية القصائد، وأوزان الشعر في إطار المباحث البلاغية. لكنه لم يفرد هذا القسم للمباني وحدها، بل أعاد القول فيه على الألفاظ والمعاني في اقتضاب، حتى يتسعى له الكلام عن أبنية القصائد أو النواحي العبارية في النظم، لكي يكتمل له القانون العام في الشعر. ولنا في هذا البحث الملاحظات الآتية:

---

(١) المرجع السابق ، ص ١ - ٤.

**أولاً:** إن المؤلف أعاد القول في الألفاظ والمعاني، وضمنه الكلام عن البحور الشعرية، والقوافي والأجزاء المتركبة منها أجزاء القصائد وهي المعنية في هذا القسم بالبحث.

**ثانياً:** إذا كان الكلام عن القانون الشعري، فهذا القسم يكاد يكون - في نظري - وافياً بهذا العنوان لا يتخطاه إلى غيره، وهو وحده الأصيل في أقسام الكتاب الأربعة. وهذا القسم يقوم على أساس أن الكلام الحسن في الشعر إنما ينظر إليه من جهة لفظ أو معنى، أو نظم أو أسلوب. وهذه هي الأقسام الأربع التي اعتمدتها حازم في كتابه المنهاج، واستعاض عن كلمة النظم بالمبني.

والنظم مصطلح معروف في مباحث القرآن الكريم، إلا أن حازماً أراد أن يجريه على مباني الشعر، حيث تكلم عن القصيدة الشعرية كلاماً لا يبعد كثيراً عن كلام الجاحظ في السورة القرآنية<sup>(١)</sup>، إلا بقدر ما يبعد الكلام الشعري عن القول القرآني، ويتبين ذلك من قوله: " ولا يخلو الإبداع في المبادئ من أن يكون راجعاً إلى ما يقع في الألفاظ من حسن مادة واستواء نسج، ولطف انتقال وتشاكل اقتران، وإيجاز عبارة، وما جرى مجرى ذلك مما يستحسن في الألفاظ، أو إلى ما يرجع إلى المعاني من حسن محاكاة ونفاسه مفهوم وتطبيق مفصل بالنسبة إلى الفرض وما جرى مجرى ذلك مما يستحسن في المعاني، أو إلى ما يرجع إلى النظم في إحكام بنية وإبداع صيغة ووضع وما ناسب ذلك مما يحسن في النظم، أو إلى ما يرجع إلى الأسلوب من حسن منزع ولطيف منحى ومذهب وما جرى مجرى ذلك مما يستحسن في الأساليب"<sup>(٢)</sup>.

---

(١) انظر: أراء الجاحظ البلاغية ، ص ١٣٦.

(٢) المنهاج، ص ٣٠٨.

فأنت تلاحظ، أن أقسام الكتاب وردت مستوفاة، وورد النظم بالمقابل لمصطلح المبني : مما يؤكّد قولنا الذي أشرنا إليه من أن الكاتب استوحى فكرة الجاحظ في الكلام عن سورة القرآن الكريم، وأن القصيدة الشعرية هي المقصودة من تأليف المنهاج في النهاية.

## ٢- القوى الشعرية:

يرى حازم أن الذي يتوفّر لنظم الشعر لابد له من قوى عشر، يستطيع بها أن يمتلك ناصية القول في الشعر. وبقدر ما بحوزته من هذه القوى تكون إجادته في الشعر. ويظهر ذلك من قوله: "النظم صناعة آلتها الطبع - والطبع هو استكمال للنفس في فهم أسرار الكلام، وال بصيرة بالمذاهب والأغراض التي من شأن الكلام الشعري أن ينحي به نحوها، فإذا أحاطت بذلك علماً قويّاً على صوغ الكلام بحسبه عملاً، وكان النفوذ في مقاصد النظم وأغراضه وحسن التصرف في مذاهبه وأنحائه إنما يكونان بقوى فكرية واهتماءات خاطرية تتفاوت فيها أفكار الشعراء"<sup>(١)</sup>. وينبغي أن نشير إلى أن هذه القوى المقصود بها الطبع والملكة في التراث النقيدي. لكن حازما لم يفرق بين ما هو طبع وما يمكن أن يكتسبه الشاعر بالمارسة والتعلم. وقبل أن نتناول هذه القوى بالتحليل ينبغي أن نشير إلى أن حازماً في هذه القوى إنما ينقل عن ابن طباطبا في كلامه عن أدوات الشعر، وذلك حين قال: "وللشعر أدوات يجب إعدادها قبل مراسمه وتتكلّف نظمها، فمن تعصّت عليه أداة من أدواته، لم ي عمل له ما يتکلفه منه، وبيان الخلل فيما ينظمه ولحقّته العيوب من كل جهة"<sup>(٢)</sup>. وهذا الكلام شبيه بما أوردهنا لحازم مما يؤكّد مسألة الأخذ والتّبع مهما

(١) المرجع السابق ، ص ١٩٩.

(٢) عيار الشعر ، ص ٥٠٤.

تحورت الألفاظ والعبارات أو تداخلت الجمل، ومهما قدم أو أخر، ومهما اختصر أو أطول.

ولكي أستجلب هذه الحقيقة سأقوم باستعراض بعض القوى عند حازم مع بعض الأدوات عند ابن طباطبا، ولن أذهب إلى استعراض جميعها، ذلك أنها محوجة إلى إطالة لا أعتقد أن هناك ضرورة لها ومن أراد أن يتسع في المعرفة، فليرجع إلى المنهاج وعيار الشعر، فسيجد فيما بغيته. يقول ابن طباطبا في أدوات الشعر: "... ويكون خروج الشاعر من كل معنى يصنفه إلى غيره من المعاني خروجاً لطيفاً<sup>(١)</sup>. ويقول حازم في القوة الثامنة: "القوة على الالتفات من حيز إلى حيز، والخروج منه إليه، والتوصل به إليه"<sup>(٢)</sup>. ويقول ابن طباطبا: "... واحتساب ما يشينه من سفساف الكلام وسخيف اللفظ والمعاني المستبردة، والتشبيهات الكاذبة، والإشارات المجهولة، والأوصاف البعيدة، والعبارات الغثة، حتى لا يكون متفاوتنا مرقوعاً بل يكون كالسبيبة المفرغة، والوشي، المننم والعقد المنتظم، واللباس الرائق، فتسابق ألفاظه معانية"<sup>(٣)</sup>. ويقول حازم في القوة العاشرة: "القوة المائزة حسن الكلام من قبيحه بالنظر إلى نفس الكلام وبالنسبة إلى الموقع فيه الكلام. فقد يتفق للشاعر أن ينظم بيتهن قافيةهما واحدة فيكون أحدهما أحسن في نفسه والآخر أحسن بالنسبة إلى محل الذي موقعه فيه من جهة لفظ، أو معنى، أو نظام. أو أسلوب"<sup>(٤)</sup>. وبالجملة كل ما قاله ابن طباطبا في عيار الشعر تبناء حازم أو تبني أكثره.

---

(١) نفس المرجع، ص ١٢٦.

(٢) المنهاج ، ص ٢٠١.

(٣) عيار الشعر، ص ٤.

(٤) المنهاج ، ص ٢٠٠.

وتلك القوى العشر هي بمثابة الدستور الأول الذي وضعه حازم لنظم القصائد وأبنيتها وما إليه، كان خاصاً بالنقد، ولم يكن مجاله البلاغة، إذ البلاغة إنما تعني بتقرير القواعد النهائية، والنقد يهتم بالإرشاد والتوجيه، وليس مجاله وضع مثل هذه القاعدة، والنقد يأخذ ما تقرره البلاغة، لأنه يهتم بالعموميات، والبلاغة تعني بالخصوصيات، والنقد مجاله موضوع الأدب، والبلاغة موضوعها الأسلوب في المقام الأول.

وبما أن القول الشعري - كما هو مألف - مجاله النقد، فإننا نراه يتخطى هذا المألف ليضع لنا قواعد لتضبط بناء القصيدة، والقانون الذي وضعه وإن كان عاماً، إلا أنه يشبه القواعد الراسخة، وذلك أنه يريد أن يخرج البلاغة إلى حيز الشعر، فلابد أن يضم النقاش، وتهيمن عليه البلاغة، مع العلم بأننا لم نصل معه إلى العصر الذي انفصلت فيه البلاغة عن النقد، وهذا يتمشى مع نظرية النظم التي يريد أن يطبقها على القصيدة الشعرية في مقابل السورة القرآنية. وإذا كان المجال الذي بنى عليه منهاجه هو الشعر، فلا غرابة في أن نجده قد أدمج بعض المعايير النقدية في القيم البلاغية.

والذين ذهبوا ليصنفوه ضمن النقاد، أراهم تكبوا الصواب، لأنه لم يكن يهدف إلى النقد، بل إلى البلاغة. فلا أرى داعياً للزج به ضمن نقاد العرب، وإن كان تكلم في الشعر، والنقد مجاله الشعر، فلا غرابة في أن نجد بعض القيم النقدية ضمن تطبيقاته البلاغية. ثم إن النقد إنما يتناول عملاً تم إنشاؤه، والبلاغة إنما تضع القواعد التي بمقتضها ينشأ العمل الأدبي.

### ٣- مراتب الشعراء :

وبناء على تلك القوى العشر، ذهب حازم يصنف الشعراء إلى مراتب، ويتبين ذلك من قوله: "للشعراء ذوي الدعوى في مشاركتهم، أو وجود بعضها

أو عدمها بالجملة، ثلاثة مراتب<sup>(١)</sup>. فأهل المرتبة العليا هم الشعراء في الحقيقة، وأهل المرتبة السفلية غير شعراء في الحقيقة، وأهل المرتبة الوسطى شعراء بالنسبة إلى من دونهم، غير شعراء بالنسبة إلى من فوقهم<sup>(٢)</sup>. وبعد ذلك يستمر في تقسيم الشعراء إلى طبقات بناء على هذه المراتب الثلاث. فيرى أن المرتبة الأولى تشتمل على ثلاثة طبقات: الأولى : الذين حصلت لهم هذه القوى على الكمال في الجملة، والكمال في بعض دون بعض. والثانية من كان قسطه في جميع هذه القوى أو في أكثرها متوسطاً أو غير بعيد في المتوسط. والثالثة: من كانت أقسامه مما حصل له من هذه القوى مع فلتتها غير عامة في جميعها<sup>(٣)</sup>.

ثم ينتقل بعد ذلك ليفرز خصائص كل طبقة من طبقات المرتبة الأولى في الشعراء، فيقول: فالطبقة الأولى هم الذين يقوون على تصور كليات المقولات ومعانيها بالقوة قبل حصولها بالفعل. فيأتي لهم بذلك تمكّن القوافي وحسن صور القصائد، وجودة بناء بعضها على بعض. والطبقة الثانية تتصرّف كثيراً من ذلك وإن لم تبلغ في ذلك مبلغ الطبقة الأولى، فيأتي لها بذلك كثيراً مما تأتي للأولى. والطبقة الثالثة لا تتصرّف إلا القليل من ذلك كأوائل القصائد وصدورها، وما يكون مقاصد الشعر بمحل عنانة من أنفسها، فقد يتافق لهذه الطبقة أيضاً أن تبني الكلام والقوافي في بناء حسناً<sup>(٤)</sup>. وللحظ أن المرتبة الأولى وحدها هي التي تتصنّف في طبقات، أما بقية المراتب، فمكانتها في المراتب،

(١) ذهب ابن سينا إلى تصنيف الشعراء إلى مراتب حسب إجادتهم فن القول وقد تبعه في هذا حازم، انظر تلخيص ابن سينا لقوانين أرسطو، فن الشعر لبدوي، ص ١٥٢. وانظر، المنهاج، ص ٢٠١.

(٢) المنهاج ، ص ٢٠١.

(٣) نفس المراجع والصفحة .

(٤) المرجع السابق، ص ١.

مكانها في الطبقات. ويوضح ذلك من قوله: "والمرتبة الثانية: من له أدنى تخيل في المعاني وبعض درية في إيراد عباراتها متزنة، وإن لم يكن له في القوى الباقيه إلا ما يعتد به، فنظم هذا منحط عن نظم من استكملاً مانقصه، ومرتفع عن كلام من لا تخيل له في المعاني، ولا درية بالتأليف"<sup>(١)</sup>. ثم ينتقل إلى المرتبة الثالثة فيقول: "وهم الذين لا ينتسبون إلى هذه الصناعة بغير الدعوى. فمنهم طائفة لا تقتصر ولكن تتلخص، ولا تخيل بل تحويل بالإغارة على معاني من تقدمها وإبرازها في عبارات آخر، والنمط الثاني لا يتخيل ولا يتحيل، ولكن يغير ويغيّر، والنمط الثالث وهم شر العالم نفوساً، وأسقطهم همماً، وهم النقلة للألفاظ والمعاني على صورها في الموضع المنزلي منه من غير أن يغيروا في ذلك ما يعتد به"<sup>(٢)</sup>.

والملاحظ في هذا الكلام، أنه بعد أن تكلم عن القوى العشر الالزمة لإنشاء القصائد، تكلم عن الشعراء وانقسامهم إزاء هذه القوى، وصنفهم إلى طبقات ومراتب. وهذا الكلام عام لا يمكن أن ينطبق على شاعر، إذا ما أردنا أن نصنفه في أي من هذه المراتب أو الطبقات. والشاعر الفحل الخنزير نفسه لا يمكن أن يستمر في قرض الشعر على منوال واحد، إذ الكمال في القول لا يمكن أن يثبت لإنسان. بل إننا قد نجد شاعراً واحداً فحلاً ، قد يتصف على هذه المراتب أو الطبقات، إذ النفس الإنسانية قد تعن لها ساعات تخلّ عن شواغلها، وساعات أخرى، قد تراخي فيها قوى النفس. وهو يؤكّد ذلك في موضع ما من منهاجه. فهذا التصنيف لا يمكن الإذعان له أو القول به. وإذا جاز ذلك، فهو أمر نسبي لا يمكن إطلاقه أو تعميمه. وأصل الفكرة

(١) نفس المرجع ، ص ٢٠٢.

(٢) نفس المرجع والصفحة .

سقطت إليه من تصنيفات ابن سلام الجمحي للشعراء<sup>(١)</sup>. وتصنيفاته إنما تقوم على اعتبارات أخرى غير التي بنى عليها حازم مراتبه للشعراء .

**٤- تصور أغراض القصائد والمقاصد:**

بعد أن تكلم حازم عما يجب على الشاعر أن يتسلح به من قوى، وتكلم عن تصنيفات الشعراء حسب تلك القوى، التفت إلى الكلام عن الشعر، وما أخذ الشعراء في نظم الكلام وإنشاء مبنائه، وما يقدمونه بين يدي ذلك من تصور أغراض القصائد والمقاصد اللاحقة بتلك الأغراض، وتصور المعاني النسبية إلى تلك المقاصد، والعبارات اللاحقة بها، والبراعة في تنفيتها وزنها.

وبدأ الكلام عن المبني بقوله: "يجب للشاعر إذا أراد نظم شعر، وكان الزمان له منفسحاً والحال مساعدة - أن يأخذ نفسه بوصية أبي تمام الطائي لأبي عبادة البحتري في ذلك ويأتى به، فإنها تضمنت جملة مفيدة بما يحتاج إلى معرفته، والعمل بحسبه صاحب هذه الصناعة"<sup>(٢)</sup>. ثم أخذ في سرد الوصية، التي لا أرى داعياً لنقلها هنا، لاستهارها، ومداولتها في كتب الأدب. ثم يصل هو ما يعتقد أنه تكميل لوصية أبي تمام فيقول: "أنا أصل وصية أبي تمام بما يكون تفصيلاً لبعض ما أجمل فيها، وتكميلاً لما نقص منها. فأقول: إن الناظم إذا اعتمد ما أمره به أبو تمام في اختيار الوقت المساعد، وإجمام الخاطر، والتعرض للبواعث على قول الشعر، والميل مع الخاطر كيف مال فحقيق عليه إذا قصد الروية أن يحضر مقصدته في خياله وذهنه، والمعاني التي هي عمدة له بالنسبة إلى غرضه ومقصده، ويتخيلها تبعاً بالفكرة في عبارات بدد، ثم يلحظ

(١) صنف ابن سلام الجمحي للشعراء إلى طبقات على أساس، زمني ومكانی واجتماعي، وهذا واضح لمن يطلع على كتابه الطبقات. وتصنيفات حازم تقوم على أساس فني وهو يقتفي في ذلك أثر ابن سينا. راجع طبقات فحول الشعراء وفن الشعر ترجمة ، عبد الرحمن بدوي، ص ١٥٢.

(٢) المنهاج، ص ٢٠٢.

ما وقع في جميع تلك العبارات أو أكثرها طرقاً أو مهياً لأن يصير طرقة في الكلم المتماثلة الصالحة لأن تقع في بناء قافية واحدة. ثم يضع الوزن والروى بحسبها لتكون قوافيها متمكنة تابعة للمعاني لا متبوعة<sup>(١)</sup>.

وشبيه بهذا ما أورده ابن طباطبا في كتابه عيار الشعر، الأمر الذي يجعلنا نؤكد ظاهرة التبني والمعارضة، ففي نفس المناسبة قال ابن طباطبا : "ينبغي للشاعر أن يتأمل تأليف شعره وتنسق أبياته، ويقف على حسن تجاورها أو قبحه فيلائم بينها لتننظم له معانيها، ويتصل كلامه فيها، ولا يجعل بين ما قد ابتدأ وصفه أو بين تمامه فعلاً من حشو ليس من جنس ما هو فيه، فينسى السامع المعنى الذي يسوق القول إليه، كما أنه يحترز من ذلك في كل بيت، فلا يبعد كلمة عن آخرها، ولا يحجر بينها وبين تمامها بحشو يشينها، ويتفقد كل مصراع، هل يشاكِل ما قبله؟ فربما اتفق للشاعر بيتان يضع مصراع كل واحد منها في موضع الآخر، فلا يتبه على ذلك إلا من دق نظره ولطف فهمه<sup>(٢)</sup>. وتبدو المسحة المنطقية التي تفرق بين مضمون النصيحة واضحة للعيان. ففي ضرورة الملاعنة بين المعاني والمباني يقول ابن طباطبا : "فواجب على صانع الشعر أن يصنعه صنعة متقنة لطيفة معتدلة حسنة، مجتبة لمحبة السامع له والناظر بعقله إليه، مستوعبة لعشق المتأمل في محاسنه، والمقرّس في بدائعه، فيحسه جسماً ويتحققه روحًا، أي يتقنّه لفظاً ويبدعه معنى، ويجترب إخراجه على ضد هذه الصفة فيكسوه قبحاً ويبزّه مسخاً بل يسوّي أعضاءه وزناً، ويعدّل أجزاءه تأليفاً، ويحسن صورته تأليفاً"<sup>(٣)</sup>.

(١) نفس المرجع ، ٢٠٤.

(٢) عيار الشعر، ص ١٢٤.

(٣) المرجع السابق ، ١٢١.

وبعد تصور صور المقاصد والقصائد، ينتقل إلى عملية النظم فيقول: "ثم يقسم المعاني والعبارات على الفصول، ويبدأ منها بما يليق بمقصده أن يبدأ به. ثم يتبعه في الفصول بما يليق أن يتبعه به، ويستمر هكذا على الفصول فصلاً فصلاً، ثم يشرع في نظم العبارات التي أحضرها في خاطره منتشرة فيصيرها موزونة، إما بأن يبدل فيها كلمة مكان كلمة مرادفة لها، أو بأن ينقص منه مالا يخلّ به، أو بأن يعدل منه بعض تصاريف الكلمة إلى بعضها، أو بأن يقدم بعض الكلام ويؤخر بعضاً، أو بأن يركب في الكلام أكثر من واحد في هذه الوجوه"<sup>(١)</sup>.

ولنقارن هذه الاقتباسة بما أورده ابن طباطبا في صناعة الشعر، حين قال:

فإذا أراد الشاعر بناء قصيدة محض المعنى الذي يريد بناء الشعر عليه في فكره نثراً، وأعد له ما يلبيه إياته في الألفاظ التي تطابقه، والقوافي التي توافقه، والوزن الذي يسلس له القول عليه. فإذا اتفق له بيت يشاكل المعنى الذي يرومته أثبتته، وأعمل فكره في شغل القوافي بما تقتضيه من المعاني على غير تسييق، للشعر وترتيب لفظون القول فيه، بل يعلق كل بيت يتفق له نظمه، على تقاويم ما بينه وبين ما قبله<sup>(٢)</sup>. ويستمر ابن طباطبا في كلامه قائلاً: "إذا كملت له المعاني، وكثرت الأبيات وفق بينها بأبيات تكون نظاماً لها وسلكاً جاماً لما تشتت منها، ثم يتأمل ما قد أداه إليه طبعه ونتيجة فكرته، فيستقصى انتقاده ويرم ما وهي منه، ويبدل بكل لفظه مستكره لفظة سهلة نقية، وإن اتفقت له قافية قد شغلها في معنى من المعاني، واتفق له معنى آخر مضاد للمعنى الأول، وكانت تلك القافية أوقع في المعنى الثاني منها في المعنى

(١) نفس المرجع ، ص.٥.

(٢) نفس المرجع والصفحة .

الأولى، نقلها إلى المعنى المختار الذي هو أحسن، وأبطل ذلك البيت أو نقص بعضه، وطلب لمعناه قافية تشاكله<sup>(١)</sup>.

والملاحظ لنا من هذه النصوص، أن حازماً ينقل عن ابن طباطبا، ولكنه ينقل بتصرف، بحيث يغير ويبدل بما يمكن أن يعمّ على مسألة النقل، أو بأن يضيف ما يبرر له مسألة الاققاء والتأثير. ولا ينسى أن يطعم هذه الأنصال بالوجوه المنطقية التي اعتمدتها في منهجه البلاغي حتى يكتمل له قانونه العام في الشعر.

#### ٥- مناسبة العروض للأغراض<sup>(٢)</sup>:

نحا حازم نحواً جديداً في بحثه عن أعاريض الشعر العربي، وقد ذهب إلى القول بضرورة الملاعنة بين العروض والفرض الذي يرام القول فيه. ولકى يتسى لـه ذلك، ذهب إلى تقسيم أعاريض الشعر إلى طويل وقصير، ووسط بينهما، فقال : "ولا يخلو عروض الشعر من أن يكون طويلاً أو قصيراً أو متوسطاً"<sup>(٣)</sup>. ثم أخذ يفصل مزايا كل نوع منها. فقال: "فاما الطويل فكثيراً ما يفضل مقداره عن المعاني، ويقصر عنها فيحتاج على الاختصار والحدف. وأما المتوسط فكثيراً ما تقع فيه عبارات المعاني متساوية لمقادير الأوزان"<sup>(٤)</sup>.

(١) المرجع السابق ، ص.٥

♦ يذهب الدكتور عبد الله الطيب إلى تفسير مباني الأشعار العربية على أساس أوزان الشعر، وقد حدد مزايا كل بحر، إلا أن حازماً - علاوة على القول في مزايا البحور - يضع البحر إزاء الفرض وما يجب أن يراعي فيه من عنصر المناسبة. راجع المرشد إلى فهم أشعار العرب، والمنهج ، ٢٠٦ وما يليها. وراجع نظرية التجربة الشعرية في النقد العربي القديم ، ص ٢٥٤ - ٢٥٨.

(٢) المنهج ، ص.٢٠٦

(٣) المرجع السابق والصفحة .

ولا يمكن أن نمر على هذا القول دون الرجوع إلى ما قاله كل من الفارابي وابن سينا وهم يتكلمون عن أوزان الشعر عند اليونان، وابتداء نشء الشعر عندهم، وفي مناسبة مقادير الأبيات مع الأغراض. قال الفارابي: إن جل الشعراء في الأمم الماضية والحاضرة الذين وصلتنا أخبارهم خلطوا أوزان أشعارهم بآحوالها، ولم يرتبوا لكل نوع من أنواع المعاني الشعرية وزنا معلوماً. إلا اليونانيون فقط: فإنهم جعلوا لكل نوع من أنواع الشعر نوعاً من أنواع الوزن، مثل أن أوزان المدائح غير أوزان الأهاجي، وأوزان الأهاجي غير أوزان المضحكات، وكذلك سائرها. فاما غيرهم من الأمم والطوائف فقد يقولون المدائح بأوزان كثيرة مما يقولون بها الأهاجي، إما بكلها وإما بأكثريها، ولم يضبطوا هذا الباب على ما ضبطه اليونانيون<sup>(١)</sup>. فأراد حازم أن يكمل ما نقص الشعر العربي من هذا الجانب، ولذلك قال: "وللأعماض اعتبار من جهة ما تليق به من الأغراض، واعتبار من جهة ما تليق به من أنماط النظم"<sup>(٢)</sup>. وقد ذهب ابن سينا إلى القول بهذا: واليونانيون كان لهم أغراض محدودة يقولون فيها الشعر، وكانوا يخصون كل غرض بوزن على حدة. وكانوا يسمون كل وزن باسم على حدة<sup>(٣)</sup>. مما يؤكد نقل حازم عن الفارابي وابن سينا في هذا الجانب، أو الاقتداء بهما.

وبناء على هذا فقد ذهب إلى تقسيم الأغراض الشعرية على البحور العروضية. وحتى يتسعى له ذلك، ولكي يوائم بين البحر والغرض، رأى أن هناك أعماض فخمة رصينة تصلح لمقاصد الجد كالفخر وتحوه، مثل عروض الطويل والبسيط مما فيه قوة ومتانة، ومنها أعماض تليق بمواطن الشجو

(١) فن الشعر ، ص ١٥٢ .

(٢) المنهاج ، ص ٢٠٦ .

(٣) فن الشعر، ص ١٦٥ .

والاكتشاف، مثل المديد والرمل. ثم ينتقل بعد ذلك إلى الكلام عن القوافي فيقول : " واعلم أن الخواطر إذا تصورت فصول القصائد ومعانيها قبل الشروع في النظم، وقامت بها العبارات عن تلك المعاني قياماً وهمياً متخيلاً، فقد يوجد في عبارة عبارة منها كلام يصلح أن تقع قوافي تكون كل عبارة منها؛ فيها كلمة في كل ما عدتها من العبارات، كلمة تماثلها في المقطع، ويوجد فيها أيضاً كلام مغایرة مقاطعها المتماثلة لمقاطع الأولى ولا تبلغ الثاني مبلغ الأول في الكثرة، ويوجد فيها أيضاً كلام لها مقطع ثالث إلا أنها في قليل من تلك العبارات" <sup>(١)</sup>.

ولا نسلم له القول في أنه يمكن أن يتصور شاعر ما فصول القصائد ومعانيها قبل الشروع في النظم، إذ كيف يمكن أن تقوم العبارات عن تلك المعاني قياماً وهمياً متخيلاً، خاصة إذا كان يريد أن يستخرج من هذه العبارات الوهمية المتخيالة القافية، وهي المقاطع المتماثلة المتكررة، وهذا الكلام قد يتحقق في نظم المتون العلمية والنظمومات النحوية وما إليها، وهي المشهورة في عهده. أما القصائد الشعرية بما لها من رواء ورونق، فلا يمكن أن ينطبق عليها ما ينطبق على النظم البارد. والشعر بما هو شعر، وليد لحظة انفعال كيما كان نوعها ودرجتها. والفن الأصيل يولد متكاملاً للحظته.

ثم ينتقل للحديث عن المطالع والقوافي فيقول : "للشعراء بالنظر إلى ما يجب في المطالع، وما يجب في القوافي ، وبالنظر إلى ملاحظة ما يجب فيها ثلاثة مذاهب : أحدها مذهب المعتنين بالمبادئ. وهو أن يجعل مبدأ كلامه دالاً على مقصدده، ويفتح القول بما هو عمدة في غرضه، وينظر في العبارة عن ذلك المعنى أصلح لفظه منها بالقافية، فإن كان مقطوعها مماثلاً لما تكاثر في معاني القصيدة من المقاطع المتماثلة، حصلت له البغية في المبدأ والقوافي، وتمكن

(١) المنهاج، ص ٢٠٦.

مما أراد، وإن كان المقطع في المبدأ مماثلاً للمقاطع المتوسطة في مستأنف العبارات عن معاني القصيدة، حصل له أيضاً كثيراً مما أراد<sup>(١)</sup>. هذا مذهب، والمذهب الثاني: "من آثر بنية الروى على ما تكاثر من المقاطع، وافتتح بعمدة غرضه. فإن كان في العبارة ما يماثل مقطع الروى، حصلت البقية، وإن لم يكن ذلك في العبارة أمثال في تذليل العبارة بما يماثل مقاطع الروى إن أمكنه ذلك، وتحري الإفادة فيما ذيل به والبعد عن التكلف أو عدل إلى معنى يناسب ذلك المعنى فيما يتيسر له فيه وجود المقطع الموافق"<sup>(٢)</sup> والمذهب الثالث فيما يرى: "أن يرجع القوافي على المبدأ فيما كانت فيه المقاطع متوسطة بين الكثرة والقلة، ويرجع القوافي على المبدأ حيث تقل المقاطع"<sup>(٣)</sup>.

ويحذو حازم حذو أرسطو وابن سينا في تصنيف الشعراء إلى مراتب بناء على إجادتهم الشعر طبيعة وسليقة<sup>(٤)</sup>، أما هو فيخالفهم من ناحية كونه صنفهم من ناحية اهتدائهم إلى الأفكار والعبارات فيقول: "وأعلم أن للشعراء في تهديهم إلى العبارات التي ترد على الأفكار، أول ما ترد عليها متزنة منطبعة على مقدار الكلام المقصى ومقطعيه، أو إلى العبارة التي ليست توجد أول ورودها متزنة منطبعة على ما يراد صوغ الكلام بحسبه، لكن توجد قابلة لأدنى تغيير يصيّرها منطبعة على ما يراد من ذلك، مراتب ثلاثة: الأولى أن تكون قوة الشاعر الناظمة في أكثر أمرها لا تلاحظ ما يصلح أن يكون عبارة عن المعنى مما ذمه الذكر به مليء عند اقتضائنا إياه أول ملاحظتها إلا على الهيئات التي تكون نقل الحركات والسكنات فيها بحسب ما يقتضيه

(١) المرجع السابق ، والصفحة .

(٢) نفس المرجع ، ص ٢٠٧ .

(٣) نفس المرجع والصفحة .

(٤) فن الشعر، ص ١٥٥ .

الوزن الذي يريد بناء كلامه عليه، فيولج به الخاطر إلى اللسان موزوناً<sup>(١)</sup>. وبعد ذلك ذهب يعدد الموضع التي تقصر فيها هذه القوة فقال: " وقد تقصير هذه القوة التي بهذه الصفة عن هذه الدرجة في كثير من الموضع. وذلك يكون لعوادي ثمان تعرض: أربع منها راجعة إلى الشاعر، وأربع راجعة إلى نفس الشعر"<sup>(٢)</sup>. ثم عدد هذه العوارض بما هو معلوم في التراث النقي، ومما تقاد تدركه السليقة. ولا أرى داعياً لذكر هذه العوارض لأنها محوجة لإطالة لا داعي لها، ومن أراد أن يطلع عليها ففي المنهاج غنية في ذلك .

وبعد الكلام عن العوارض التي تتعارض الشاعر وهو يعالج النظم، والعوارض التي تبدو في نفس الشعر، يعود فيقسم الشعر إلى قسمين : مروي ومرتجل ويضع لكليهما القواعد الازمة، والتأخذ التي يجب مراعاتها فيقول: .. ولا يخلو الارتجال من أن يكون مستقى فيه ما كان من صفات الشيء المقول فيه لائقاً بفرض القول أو غير مستقى. وكلاهما لا يخلو من أن يكون مقرورناً فيه بين المعاني المتعلقة بالشيء الموصوف وبين معانٍ أخرى يكون لها به علقة، ولها إليها نسبة على سبيل تشبيه، أو إحالة أو تعليل أو تتميم، مما يكون به بعض المعاني بسبب من بعض<sup>(٣)</sup>. وفي هذا الكلام تظهر الناحية المنطقية التي غلت عليه في بحثه عن المعاني.

وبعد أن أوي في القول في بناء القصيدة من ناحية المبني والمعنى قال: "للشاعر

المروي أربعة مواطن للبحث:-

١- موطن قبل الشروع في النظم .

٢- موطن في حال الشروع .

(١) المنهاج ، ص ٢٠٧ - ٢٠٨ .

(٢) المرجع ، ص ٢٠٨ .

(٣) نفس المرجع ، ص ٢١٣ .

- ٣- موطن عند الفراغ، يبحث فيه عما هو راجع إلى النظم.
- ٤- وموطن بعد ذلك متراخ عن زمان القول يبحث فيه عن معانٍ خارجة عما وقع في النظم لتكميل بها المعاني الواقعة في النظم، وتستويف بها أركان الأغراض، ويكمّل التثام المقاصد<sup>(١)</sup>.

ولنا ملاحظة هي: أنه حين أراد التكلم عن أبنية القصائد من حيث تكون ملائمة للنفوس، وعلى الوجوه البلاغية المستحسنة، يتكلم كلاماً عاماً عما يأخذ الشاعر المترجل أو المرؤي، والخطوات التي يتدرج فيها حتى ينظم قصيده، إلا أن كلامه ليس مقصوراً على القصيدة الشعرية بل يتناول ما هو ضروري للشاعر في نفسه، وما هو ضروري للنظم، أي أن هذا القسم الذي خططه ليكون مماثلاً لما في نظم القرآن وسورة، لا يستقيم له إلا بالكلام عن الشعر في ألفاظه ومعانيه وعباراته وأوزانه وقوافيها، ولا يقف به المقام عند الشعر وأدواته فحسب، بل يتناول عدة الشاعر وما يجب أن يأخذ به نفسه من ذلك. وكذلك أغراض الشعر ومقاصده.

#### ٦- أوزان الشعر بمنظور بلاغي

بعد الكلام عن القوى التي يراها حازم ضرورية، يجب على الشاعر أن يمتلكها، أخذ في الكلام عن أبنية القصيدة من ناحية أوزانها، فربط نشأة هذه الأوزان بالبيئة العربية البدوية، وأرجع كل وحدة وزنية في بناء بيت الشعر، بوحدة مأخوذة من أساس بيت الشعر، أو الخيمة العربية. وكان العرب جميعهم كانوا أهل وبر وسكن خيام. ففي نظره أن القصيدة العربية مؤلفة

(١) لقد سلك حازم في هذا الاتجاه مسلك ابن سينا في تلخيصه قوانين مقوله الشعر لأرسطو حين قال: "واليونانيون كانت لهم أغراض محددة يقولون فيها الشعر، وكانوا يخضون كل غرض بوزن على حدة. وكانوا يسمون كل وزن باسم على حدة" راجع فن الشعر ، ص ١٦٥ - ١٦٩.

من وحدات نفمية متساوية، أساسها البيت، وهو عبارة عن دائرة لحنية.  
فالقصيدة عبارة عن مجموعة دوائر تشكل اللحن الكامل<sup>(١)</sup>.

وبعد ذلك أخذ في الكلام عن الوجوه التي تستحسن – في نظره - بحسب القوانين البلاغية، في كل وزن، وتستتبع منه، فقد ارتكز على الذوق كقاعدة أساسية يمكن الاعتماد عليها فقال: "جملة ما يجب أن يعتمد في اعتبار مجري النظم، من جهة ما يزاحف أو يعل من أسبابه وأوتباه، أن يجعل قانون الاعتبار الصحيح فيما يجب أن يؤثر من ذلك أن توجد الأوزان جارية في جميع ذلك على ما يحسن في السمع، وبلائمه الفطرة السليمة الذوق، ويوجد مع ذلك كثيراً مضطرباً في أشعار فصحاء العرب"<sup>(٢)</sup>.

وبناء على هذا، قسم أعيارِيَّض الشِّعر إلى رصانة أو سباتلة، وسهولة وجعودة وتوغر، وباهيا أو حقيرا، وذلك وفق الأغراض التي قصد بها المهرل. وهذا التصنيف تبدو فيه المسحة الملينية واضحة المعالم، ذلك لأن أقسام الأغراض الشعرية اليونانية تدرج تحت هذين اللوئين المأساة والملاحة. قال : "ولما كانت أغراض الشعر متعددة وكان منها ما يقصد به الجد والرصانة وما يقصد به المهرل والرشاقة، ومنها ما يقصد به البهاء والتقطيم، وما يقصد به الصغار والتحقير، يجب أن تحاكي تلك المقاصد بما يناسبها من الأوزان، ويخيلها للنفوس. فإذا قصد في موضع قصدا هزلياً أو استخفافياً، حاكى ذلك بما يناسبه من الأوزان الطائشة القليلة البهاء، وكذلك كل مقصد. وكانت شعراء اليونانيين تتلزم لكل غرض وزنا يليق به ولا يتعداه إلى غيره"<sup>(٣)</sup>.

(١) المنهاج، ص ٢٥٥.

(٢) المرجع السابق ، ص ٢٦٤ - ٢٦٥.

(٣) نفس المرجع ، ص ٢٦٦.

ثم أخذ حازم في تصنيف الأعaries إلى أنماط بناء على اختلاف أنماط الكلام الواقع فيها، فيرى أن أعلى هذه الأعaries درجة حسب الافتتان في الكلام، هو الطويل والبسيط. ويتلوهما الوافر والكامل، ويليهما الخفيف. أما المديد والرمل فيرى أن فيهما لين وضعف، وقلما وقع كلام فيهما إلا للعرب وكلامهم مع ذلك في غيرهما أقوى. أما المنسرح ففي اضطراد الكلام عليه بعض اضطراب وتقليل حسب اعتقاده، وإن كان الكلام فيه جزلاً. فأما السريع والرجز فيهما كزازة، وأما المقارب فالكلام فيه - مع سذاجته - حدة زائدة. فأما المجتث والمقتضب فالحلوة فيهما قليلة على طيش فيهما. فأما المضارع فيه كل قبيحة وأبعده من أوزان العرب<sup>(١)</sup>.

ففي نظره أن لكل شاعر طبع في عروض من هذه الأعaries يميل إليه، فإذا سلك غيره توعر في نظمه قال: "ومما يبين لك أن لكل وزن فيها طبعاً، يصير نمط الكلام مائلاً إليه، أن الشاعر القوي المتين الكلام إذا صنع شعراً على الوافر، اعتدل كلامه، وزال منه ما يوجد مع غيره من الأعaries القوية في قوة العارضة وصلابة النبع"<sup>(٢)</sup>.

ثم في النهاية يعطف الكلام على القوافي ليختتم به الكلام عن المبني، فيرى أن للنظر فيها جهات<sup>(٣)</sup>:

- ١- جهة التمكّن .
- ٢- جهة صحة الوضع .
- ٣- جهة كونها تامة أو غير تامة .
- ٤- جهة اعتداء النفس بما وقع في النهاية لكونها مظنة اشتهر بالإحسان أو الإساءة

(١) نفس المرجع، ص ٢٦٨.

(٢) المرجع السابق، ص ٢٦٩.

(٣) نفس المرجع، ص ٢٦٩.

وقد تكلم عن كل وجه من هذه الوجوه على حدة، وما يلزم الشاعر تجنبه أو الاعتناء به، وتناولها تناولاً هو في الحقيقة من محض صناعة علم العروض والقوافي، ولا أرى أن أحداً أدرجها في علم البلاغة إلا حازم، وقد قسم القوافي على حسب اتجاه الشعراء إلى مذهبين<sup>(١)</sup>:

الأول: بناء أول البيت على القافية.

الثانية: بناء القافية على أول البيت.

والذهب المختار عند حازم هو بناء البيت على القافية. ففي هذا المقام يتکئ على قدامة بن جعفر حين تناول القافية وهو يتحدث عن الشعر وحدوده وأدواته. فقد تكلم قدامة عن القافية مفردة، وتكلم عنها مؤلفة مع سائر البيت. وفي حالة كونها مفردة فنعتها: عذوبة الحروف، وسلامة المخرج والتصریع. وأما مؤلفة مع سائر البيت، فنعتها: تعلقها بما تقدم من معنى البيت، التوشیح والإیغال. فقد كان قدامة بن جعفر ختم كلامه عن الشعر بعيوب ائتلاف المعنى والقافية فقال: "منها أن تكون القافية مستدعاً قد تکلف في طلبها فاشتغل معنى سائر البيت بها مثل ما قال أبو تمام الطائي:

كالطيبة الأداء صافته فارتنت زهر العرار الفض والجنجانا

فجميع هذا البيت مبني لطلب هذه القافية، وإنما فليس في وصف الطيبة بأنها ترتعي الجنجاث كبیر فائدة لأنه إنما توصف الطيبة إذا قصد لنعتها بأحسن أحوالها بأن يقال تعظوا الشجر وأنها حينئذ رافعة رأسها وتوصف بأن زعرا يسيرا قد لحقها"<sup>(٢)</sup>.

وكذلك ختم حازم كلامه عن المباني بالكلام عن القافية بما لا يخرج عن مضمون كلام قدامة بن جعفر.

(١) نفس المرجع، ص ٢٧٨.

(٢) نقر الشعر، لقدامة بن جعفر ، ص ١٤٠.

رَفِعٌ

الفصل الرابع

عن الرَّاعِي لِلْجَنَاحِي  
أُسْكَنَ لِلْبَرِ لِلْفَرْوَانِ كَرِسْ

## قضية الأسلوب

- ١) طبيعة الأسلوب عند حازم.
- ٢) علاقة الأسلوب بالغرض الشعري.
- ٣) عناصر الأسلوب.
- ٤) الدلالة المنطقية والنفسية في تنوع الأساليب.
- ٥) مكانة الأسلوب في منهج حازم البلاغي.

رَفِعُ

عبد الرَّحْمَنُ الْجَنْبَرِيُّ  
الْأَسْنَدُ لِلَّهِ الْغَرَوْكَسِ

## قضية الأسلوب

بعن لِرْجُونِ (النجَّارِ)  
 (أَسْكُنْ) لِتِرْ (الْفَزُورِ كُرْسِ)

(١) طبيعة الأسلوب عند حازم:

الاعتقاد السائد وسط جمهور الباحثين في الوجهة البلاغية، أن الأسلوب كحد بلاغي، له أبحاثه المنفصلة، لم يكن مألوفاً عند أدباء العرب. فكانوا يعتقدون أن مجرد البحث في الوجهة البلاغية هو بحث في الأسلوب من وجهة نظرهم. ولا غبار عليهم، إذ إنهم فهموا من الأسلوب أنه المنحى الذي تتجه نحوه الأبحاث البلاغية المختلفة. وهذا الفهم ينسجم مع المعنى اللغوي لكلمة أسلوب، إذ إنه في اللغة الطريق، وعنق الأسد، والسيطر من النخيل، والوجه والمذهب، والفن<sup>(١)</sup>. وعرفه ابن خلدون بأنه المثال الذي تتسع فيه التراكيب، أو القالب الذي يفرغ فيه. حين قال: ولنذكر هنا سلوك الأسلوب عند العرب أهل هذه الصناعة - صناعة الشعر - وما يريدون بها في إطلاقهم، فاعلم أنها عبارة عندهم عن المثال الذي تتسع فيه التراكيب، أو القالب الذي يفرغ فيه<sup>(٢)</sup>.

وبعد أن حدد طبيعة الأسلوب، وضح الارتباط بين الصورة الذهنية وأنماط التعبير في الأسلوب فقال: "ولا يرجع إلى الكلام باعتبار إفادته أصل المعنى الذي هو وظيفة الإعراب، ولا باعتبار إفادته كمال المعنى من خواص التراكيب الذي هو وظيفة البلاغة والبيان، ولا باعتبار الوزن كما استعمله العرب فيه الذي هو وظيفة العروض، فهذه العلوم الثلاثة خارجة عن هذه الصناعة الشعرية. وإنما يرجع صورة ذهنية للتراكيب المنتظمة كلية باعتبار انطباقها على تركيب خاص، وتلك الصورة ينتزعها الذهن من أعيان

(١) انظر: ابن المعتز وتراثه في الأدب والنقد والبيان ، ص ١٨ - ١٩.

(٢) مقدمة ابن خلود ، ص ٥٧.

التركيب الوافية بمقصود الكلام، ويقع على الصورة الصحيحة باعتبار ملقة اللسان العربي فيه<sup>(١)</sup>.

ثم إن الأساليب قد تتتنوع في فن القول، ولكل فن أساليب لحقيقة به قال: فإن لكل فن من الكلام أساليب تختص به، وتوجد فيه على أنحاء مختلفة، فسؤال الطلول في الشعر يكون بخطاب الطلول كقوله : يا دار مية بالعلاء فالسند" ويكون باستدعاء الصحب للوقوف والسؤال كقوله : "قفا نسأل الدار التي خف أهلها، أو استبقاء الصحب على الطلول كقوله " قفا نبك من ذكري حبيب ومنزل". وأمثال ذلك كثير في سائر فنون الكلام ومذاهبه، وتنظيم التركيب فيه بالجمل وغير الجمل انشائية وخبرية، اسمية وفعلية، متفرقة وغير متفرقة، مفصولة وموصلة، على ما هو شأن التركيب في الكلام العربي، في مكان كل كلمة من الأخرى يعرفك فيه (كذا) ما تستفيده بالارتكاض في أشعار العرب من القالب الكلي المجرد في الذهن في التركيب المعينة التي ينطبق ذلك القالب على جميعها<sup>(٢)</sup>.

ويرى ابن خلدون ضرورة مراعاة الخصائص التعبيرية في الأسلوب عند العرب في الشعر والنشر. وذلك واضح من قوله: "وهذه القوالب كما تكون في المنظوم تكون في المنثور، فإن العرب استعملوا كلامهم في كل الفنين وجاءوا به مفصلاً في النوعين. ففي الشعر بالقطع الموزونة والقوافي المقيدة واستقلال الكلام في كل قطعة، وفي المنثور يعتبرون الموازنة والتشابه بين القطع غالباً، وقد يقيدونه بالأسجاع، وقد يرسلونه، وكل واحدة من هذه معروفة في لسان العرب"<sup>(٣)</sup>.

(١) المرجع السابق، والصفحة.

(٢) نفس المرجع، والصفحة.

(٣) نفس المرجع والصفحة.

كان هذا تلخيصاً لمذهب القوم في الأسلوب وكان حازم قد سبق ابن خلدون في تأصيل قضية الأسلوب بشقيه (الأفكار والعبارات). والملاحظ في كلام ابن خلدون أنه يقسم الأسلوب إلى نواحٍ عبارية هي التراكيب، ونواحٍ تخص المعاني، غير أنه استبعدها من جهة كونها معاييرًّا أسلوبية .

وقد سلك حازم نفس المسلك، وفصل الشق الخاص بالعبارات وسمّاه المبني، وسمّى القسم الثاني الأسلوب. وقصره على المنحى الذي فيه القول، بيد أنهما يتكاملان في كلام ابن خلدون.

ولذا نحن حاولنا أن نقارن مفهوم الأسلوب وتعريفه كما وصلنا نحن، فإنه نهج الكاتب والشاعر في صوغ أدبه وشعره وأداء أفكاره ومعانيه، والطريقة التي يسير عليها في اختيار كلماته وتراسيمه، وما يؤثر في لغة تعبيره وتصويره من سهولة أو غرابة، ومن عذوبة أو جزالة، وفي وضوح أو صفاء، وطبع أو صنعة، وألوان الصنعة في شعره وأدبه من تشبيه واستعارة وكنية وطباق ومقابلة وتعليق ومبالفة، وتورية وتدبيج وعكس ومشاكله، وطرق الأداء التي يسير عليها في صياغته من تقديم وتأخير، وذكر أو حذف وفصل أو وصل وإيجاز أو إطناب إلى غير ذلك من شتى أوصاف الأسلوب. وما يراعيه الكاتب والشاعر من أوصاف في بدء كلامه وفصوله وخاتمه<sup>(1)</sup>.

وهذا الكلام ينطبق على الشعر والنشر، وهو خلاصة ما وصلنا عن مفهوم الأسلوب، والنتيجة الطبيعية لتطور وتشعب فنون القول. إذ الكلام عن الأسلوب لم يكن ليتناول كل هذه الفنون، بل كان يقف عند أنماط الشعر المعروفة لذلك العهد. و كنتيجة لهذا التطور شعبت البحوث الأسلوبية، فوجدنا الأسلوب الأدبي ، والأسلوب العلمي، والأسلوب الشعري، والأسلوب الخطابي،

---

(1) انظر: ابن المعتز وتراثه في الأدب والنقد والبيان المقدمة .

ولكل صفاته التي يتميز بها عن غيره. والأسلوب النثري ينقسم إلى ثلاثة شعوب هي:<sup>(١)</sup>

- الأسلوب المتوازي .
- الأسلوب المسجع .
- الأسلوب المطلق .

أما فيما يختص بأسلوب الشعر فإنه إنما يتمايز من جهة الأداء الفني، وملاءمة الغرض، أي الجزالة والرقابة، والوضوح والغموض. وليس هذا يعني أن الذين تناولوا الأسلوب كانوا قد فصلوه على النثر وحده، أو على الشعر وحده، وإنما هناك من تناول الأسلوب على نسق يختلف قليلاً أو كثيراً عن هذا الكلام

فتكلّموا عن الأسلوب الخطابي والعلمي، والأدبي بتقسيم يختلف بعض الشيء الأمر الذي يتضح من كلام أحمد الشايب حين قال : " إن صفة القوة اللازم للأسلوب الخطابي، والوضوح أظهر في الأسلوب العلمي، والجمال أخص صفات الأسلوب الأدبي، فليس معنى ذلك أن الخطابة تستغني عن الوضوح أو الجمال، وإلا فلن تفهم ولن يحتملها النساء، فتفتقد إقناعها وتأثيرها، وبذلك تتحقق غايتها العلمية. ولا يمكن أن ينكر الأسلوب العلمي القوة والجمال، فراراً من الثقل والجفاء، فلا يقبل عليه القراء، ولا يفيديون منه شيئاً. ولن يكتفي الشعر مثلاً بجمال الأسلوب دون الوضوح والقوة. وإن فقد ميّزته الأدبية

(١) انظر: تطور الأساليب النثرية في الأدب العربي لأنيس القدسي، المقدمة .

التي هي أداء المعاني الفعلية. وميّزتـه الفنية الـهامة التي هي إثارة العواطف في نفوس القراء<sup>(١)</sup>.

وكلام الشايب إنما ينـصب على صفاتـ كلـ أسلوبـ، وماـ بهـ يـماـزـ عنـ غيرـهـ، والـسمـاتـ المشـترـكـةـ بـيـنـ أـسـلـوبـ وـآخـرـ معـ اختـلاـفـ الـدـرـجـةـ.

ويرى بعض الباحثين أن العرب لم يعنوا بالبحث في الأسلوب إلا حديثاً بعد أن تعددت عندـهمـ أغـراضـ القـولـ وـقـونـهـ منـ نـشـرـ وـشـعـرـ. وكانـ هـذـاـ بـفـضـلـ تـأـثـرـهـمـ بـآـدـابـ الـأـمـمـ الـأـجـنبـيـةـ منـ أـورـيـةـ وـغـيرـهـاـ، منـ هـؤـلـاءـ شـوـقـيـ ضـيـفـ حينـ يـقرـرـ ذـلـكـ بـقـولـهـ: "منـ يـقـرنـ مـبـاحـثـ الـبـلـاغـةـ الـعـرـبـيـةـ إـلـىـ مـبـاحـثـ الـبـلـاغـةـ الـفـرـيـةـ، يـلـاحـظـ توـاـ أـنـ الـفـرـيـبيـنـ عـنـواـ فـيـ بـلـاغـتـهـمـ بـدـرـاسـةـ الـأـسـالـيبـ وـالـفـنـونـ الـأـدـبـيـةـ، بـيـنـمـاـ لـمـ يـكـدـ يـعـنـيـ بـهـذـهـ الـجـوـانـبـ أـسـلـافـناـ، إـذـ صـبـوـاـ عـنـايـتـهـمـ عـلـىـ الـكـلـمـةـ وـالـصـورـةـ"<sup>(٢)</sup>.

وأرجعـ شـوـقـيـ ضـيـفـ رـأـيـهـ هـذـاـ إـلـىـ أـسـبـابـ هـيـ: "أـنـ ذـلـكـ يـرـجـعـ فـيـ بـعـضـ الـوـجـوهـ إـلـىـ أـنـهـمـ قـصـدـهـمـ بـقـوـاعـدـهـمـ الـبـلـاغـيـةـ تـعـلـيلـ بـلـاغـةـ الـعـبـارـةـ الـقـرـآنـيـةـ، وـمـاـ تـحـمـلـ مـنـ خـصـائـصـ تـعـبـيرـيـةـ وـصـورـ بـيـانـيـةـ، وـاستـوـفـواـ تصـوـيرـ ذـلـكـ تصـوـيرـاـ دـقـيقـاـ رـائـعاـ. وـأـيـضاـ مـنـ الـأـسـبـابـ الـتـيـ دـفـقـتـهـمـ فـيـ هـذـاـ الـاتـجـاهـ، طـبـيعـةـ شـعـرـنـاـ الـقـدـيمـ، إـذـ كـانـ فـيـ جـمـلـتـهـ وـجـدـانـيـاـ غـنـائـيـاـ، يـجـريـ فـيـ أـسـلـوبـ عـامـ وـاحـدـ سـوـاءـ فـيـ مـعـانـيـةـ أوـ فـيـ صـورـهـ وـأـخـيـلـتـهـ وـصـيـغـ تـعـبـيرـهـ"<sup>(٣)</sup>. وأـصـبـحـ المـورـوثـ الـفـنـيـ فـيـ أـسـلـوبـ وـمـنـهـجـ الـبـنـاءـ الـفـنـيـ يـتـمـثـلـ فـيـ النـظـرـةـ الـجـزـئـيـةـ عـنـدـ أـغلـبـ الـشـعـراءـ: "وـتـعـارـفـ الـشـعـراءـ عـلـىـ أـنـ كـلـ بـيـتـ فـيـ الـقـصـيـدةـ وـحدـةـ مـسـتـقلـةـ، وـهـذـهـ الـوـحدـةـ هـيـ أـسـاسـ الـبـلـاغـةـ

(١) الأسلوب لأحمد الشايب، دراسة بلاغية تحليلية لأصول الأساليب الأدبية، ص ٢٥، مكتبة النهضة، ١٩٥٦م، ط ٤١.

(٢) البلاغة تطور وتاريخ، للدكتور شوقي ضيف ، ص ٣٧٧ ، طبعة دار المعارف مصر.

(٣) نفس المرجع ، مصر .

والجمال الفني، وبذلك لم توجد في محيط الشعراء، ولا في محيط البلاغيين، نظرة شاملة عامة للقصيدة بل ظلت نظرتهم تتصب على الجزئيات وأفراد الأبيات والعبارات<sup>(١)</sup>.

ويرى شوقي ضيف أن المحافظة على التقاليد الفنية أثرت على الشعر من ناحيتي الشكل والمضمون، وذلك واضح من قوله: " ولو أن شعراءنا نظموا في أساليب جديدة، كأسلوب الشعر القصصي أو المسرحي، أو لو أنهم نوعوا في شعرهم الوجданى الغنائى فأخرجوه من صورته الفردية الذاتية إلى صورة موضوعية واسعة، صوروا فيها مجتمعاتهم، ونفوس من حولهم، وظروفهم، لاختلفت أساليب الشعر اختلافاً واضحاً. وحقاً نفذ أبو العلاء إلى ذلك في (لزومياته)، ولكنه كان شذوذًا على الذوق العام، ومضى الشعراء من قبله ومن بعده يعيشون في إطار وجданى، مرددين نفس المعانى ونفس الأخيلة حتى شاع أنه لا جديد في الشعر، وحتى استقر في الأذهان أن كل ما يستطيعه الشاعر من براعة أن يحور تحويراً حسناً المعانى والصور الموروثة. لذلك رسخ في نفوس البلاغيين والنقاد أن محور البلاغة والبراعة البيت المفرد المسور بالقافية، وكادوا أن لا يتتجاوزوه في قواعدهم النقدية والبلاغية إلا بعض نظرات طائرة أو عابرة<sup>(٢)</sup>.

## ٢- علاقة الأسلوب بالغرض الشعري :

لو اطلع شوقي ضيف على منهج حازم، لتغيرت فكرته قليلاً أو كثيراً، لأننا وجدنا عند حازم في نظرته لأبحاث الأسلوب عند العرب، محاولة جادة للخروج بالبلاغة من إطارها القديم إلى إطار جديد، ووجدنا عنده محاولة جادة لوضع تصور كامل للقصيدة الشعرية من وجهة النظر البلاغية حسب اعتقاده.

(١) نفس المرجع والصفحة .

(٢) المرجع السابق والصفحة .

فقد وضع تصوره للأسلوب على أساس الغرض الشعري، وما يجب أن يكون من سمات كل أسلوب بحسب الغرض. قال: "والشعر ينقسم إلى طريق جد وطريق هزل. وله قسمة أخرى من جهة ما تتبع إليه المقاصد والأغراض"<sup>(١)</sup>. ثم شرع بعد هذا في الكلام عن كل طريق من الطريقين بقوله : "فأما طريق الجد فهي مذهب في الكلام تصدر الأقاويل فيه عن مروءة وعقل بنزاع الهمة والهوى إلى ذلك. وأما طريقة الهزل، فإنها مذهب في الكلام تصدر الأقاويل فيه عن مجون وسخف بنزاع الهمة إلى ذلك"<sup>(٢)</sup>. وفي هاتين الطريقين ينحصر كل بحثه في الأسلوب. إذ الأسلوب من وجهة نظره هو المنحى الذي إليه يتوجه الغرض الشعري. وسقط إلى إليه هذا الاتجاه من تأثره واقتدائيه بالأساليب اليونانية كما هو واضح من كلام سocrates: "حكاية الهزل لذيدة، سخيف أهلها، وحكاية الجد مكرورة، وحكاية الممزوج منهما معتدل، ولا يقبل شاعر يحكي كل جنس، بل نطردة وندفع ملاحته وطبيبه، ونقبل على شاعرنا الذي يسلك مسلك الجد فقط"<sup>(٣)</sup>. وعلى هذا الأساس بني حازم كلامه في الأسلوب، وراح يخصص ما ينبغي أن تأخذ به كلتا الطريقيتين وما يجب أن تأخذه كل طريقة من الأخرى فقال: "فأما ما يجب في طريقة الجد فالألا ينحرف فيما كان من الكلام على الجد إلى طريقة الهزل كبير انحراف، أولاً ينحرف إلى ذلك بالجملة، لأن الكلام المبني على الجد إنما قصد به إلقاءه بمحل القبول في أهل الجد. وكثير من أهل الجد، يطرق بكره طرق الهزل، ومن لا يكرهها منهم كبيرة لا ينفعه خلو الكلام منها، فكان وجودها في الكلام

(١) المنهاج ، ٣٢٧ .

(٢) نفس المصدر والصفحة .

(٣) نفس المصدر، والصفحة .

منفصاً على بعضهم، وقد انها غير منفص على جميعهم، فلذلك يجب أن لا نتعرض إليها كغير تعرض، أولاً يتعرض إليها بالجملة في طرق الجد<sup>(١)</sup>. وفي هذا الكلام ناحتان أو طريقتان: الطريقة الأولى: وهي طريقة الجد، ونرى أن حازماً أخذ الكلام الوارد في حق الملاحة اليونانية، وما في أسلوبها من هللة أو ركاك أو سخف، وأحاله إلى القول الهزلي، فالقول الجدي يقابل الجزل، والهزلي يقابل الرقيق من الأسلوب الشعري. وهذا الكلام الوارد، سواء في قول سocrates، أو في كلام حازم، إنما يعتمد ناحية المعنى، ويتجاهل النواحي العبارية. والجزالة أو الرقة صنعة للأسلوب يستدعيها ضرورة سياق المعنى.

ثم إن حازماً فطن إلى ناحية مهمة، وهي الناحية النفسية التي هي الأساس في الوجوه البلاغية، وذلك عندما نص على أن من أهل الجد من لا يقبل طريق الهزل بالجملة، ومنهم من يتوسط بين القبول والرفض، وكذلك الحال في كلتا الطريقين.

والطريقة الثانية: هي طريقة الهزل، فأسلوبها في القول الإسفاف بذكر ما يقبح، وألا تقف دون أقصى ما يوقع الحشمة، وألا تكبر عن صغير ولا ترتفع عن نازل، ولا تطرح ما له باطن هزلي وظاهر جدي، وأن تردّ ما يفهم منه الجد إلى ما يفهم منه الهزل بتخلص ذلك إلى حيز الهزل بما يجعل ملخصاً إلى ذلك من توطئة أو غير ذلك<sup>(٢)</sup>.

وهذا الكلام لا يستقيم إلا إذا سلمنا بأن أسلوب الهزل هو اللغة العالمية التي يتكلمها العامة، ومثل هذه اللغة لا يعتد بها في الأوساط الأدبية، خاصة إذا كانا نبحث عن جماليات الأسلوب، ونود أن نشير إلى أن تقسيم حازم للأسلوب الشعري إلى جد وهزل، كان قد أوقعه في غلط شديد، ذلك أنه

(١) المصدر السابق والصفحة .

(٢) المصدر السابق ، ص ٣٣١ .

أخرج كل الأجناس الشعرية فيما عدا المدح والفخر، إلى ناحية الطريقة الهزلية، ولا أحد يذهب إلى ما ذهب إليه من أن القول في الغزل بأنماطه، أو الرثاء، أو الوصف، أو غيره من أنماط النظم، إنما يقع تحت دائرة الهزل، اللهم إلا إذا كان حازم قد تعامى عن هذه الأنماط، واعتمد خمريات أبي نواس ومجونياته دون غيرها، وقابل بها الناحية الجدية في شعره في الفخر والمدح وما شاكلها. وكل ما في الأمر أنه أراد أن يقابل سقراط بنماذج في الأدب العربي ليستقيم له القول في الأسلوب على غرار ما وصل إليه اجتهاده.

وغلط آخر وقع فيه حازم، وأوقعه فيه ذات الفهم من أنه اعتمد المجون في مقابل الفخر والمدح، حين قال: "إن طريقة الهزل يستعمل فيها الإسفاف في القول"<sup>(١)</sup>. وراح يفنى أسلوب الهزل على أنه يستخدم فيه الرشاقة والحلارة. وأين الرشاقة والحلارة من الإسفاف والقدح، والبعد عما يوقع الحشمة؟

إن حازما حينما تكلم في الأسلوب لم يضع في اعتباره تباني الأنماط القولية في الشعر العربي، بل تأثر أكثر بمقوله سقراط السابقة، وما صاحبها من تقسيم الأسلوب، إلى جد وهزل، بناء على تقسيمات الرواية اليونانية إلى مأساة وملهاة، حيث تبني الأولى الأسلوب الجدي ، وتأخذ الثانية الأسلوب الهزلي. وهذا المنحى، وإن كان محاولة جديدة في مجال البحث البلاغي إلا أنه يتعامى ما جرت عليه الأساليب العربية الصريحة، ذلك أن فرض الآراء الأجنبية فرضاً، فيه من التعسف الكثير. لأن البحث في الأساليب ووضع القواعد التي ينتهجها الأدباء والكتاب يجب أن يكون نابعاً من وحي الإنتاج الأدبي العربي. ومعلوم أن الأدب العربي في مجال الشعر بالذات لم يكن ليتبني الأنماط الاجتماعية التي من وحيها انبثق الأدب اليوناني<sup>(٢)</sup>. لأننا نعلم علم اليقين أن

(١) نفس المصدر والصفحة .

(٢) انظر: البلاغة تطور وتاريخ، ص ٣٧٩ - ٣٨٠

الشعر العربي كان يسير على وتيرة واحدة حتى عهد حازم. ولم تكن قد استحدثت فيه تلك الأشكال من الفنون الأدبية، حتى ينظر لها من القوانين الأسلوبية التي انتهجها حازم. ولا غبار عليه إذا كان قد تبني آراء فلاسفة اليونان في هذا الاتجاه، ولا نقول إنه أراد أن يشييعها في الأدب العربي والبحث البلاغي، بل نقول إنه يأخذ من أدب اليونان وأدب العرب ما يراه مناسباً مع قانونه الذي يسعى إليه ليتخطى به حدود الزمان والمكان. ومهما يكن من أمر، فإن مسألة الجد والهزل على غرار ما تكلم عنها، ليس لها محل في الشعر العربي، اللهم إلا من باب التعسف، ومن ثم فإن قانون حازم في هذا الاتجاه، لا يتمشى مع واقع الشعر العربي وظروفه الاجتماعية والبيئية.

ولا يتبدّل إلى ذهن عاقل أن حازماً كان يجهل أنماط الشعر العربي، بل إنه اعتمد ما عليه البلاغة اليونانية كفاتحة لكلامه عن الأسلوب، فعاد وصنف الشعر العربي إلى تصنیفات أربع هي<sup>(١)</sup>:

التهاني وما معها، والتعازي وما معها، والمدائح وما معها، والأهاجي وما معها، وأن كل ذلك راجع إلى ما الباعث عليه الارتياح والاكتراش معًا. ولا ننسى أن نذكر بأنه كان قد استعرض تقسيمات سابقيه<sup>(٢)</sup> لأنماط الشعرية. ونعود إلى ما بدأنا القول به فنقرر أن حازماً إنما يعتد بالغرض الشعري أو النمط الذي فيه القول كأساس في حد الأسلوب. يقول: "واعلم أن المنحى الشعري نسبياً كان أو مدحاً أو غير ذلك فإن نسبة الكلام المقول فيه إليه نسبة القلادة إلى الجيد، لأن الأنفاظ والمعاني كاللائي، والوزن كالسلوك، والمنحي الذي هو مناط الكلام وبه اعتلاقه كالجيد له. فكما أن الحل يزداد حسنه في المنحي الحسن، فكذلك النظم إنما يظهر حسنه في المنحي

(١) المنهاج ، ص ٣٤١.

(٢) المرجع السابق، ص ٣٣٩ - ٣٤٠.

الحسن. فلذلك من له قوة الشبه المذكورة أكمل في هذه الصناعة ممن ليست له تلك القوة<sup>(١)</sup>. والمنحنى كما يفهم من النص هو الفرض الذي فيه القول حسب تباعين أنماط النظم.

### ٣- عناصر الأسلوب :

تصدى حازم إلى عناصر الأسلوب الأساسية من ألفاظ ومعانٍ وعبارات، واشترط في الألفاظ ألا تكون ساقطة سوقية، ولا متوعرة حوشية، ولا من ألفاظ المولدين، وتكون من ألفاظ العرب المطردة في أساليبهم الفصيحة، ولا يتسامح في إيراد الحوشى والغريب إلا بقدر. وكما يجب في اختيار المعانى الشريفة التي تكون النفس بها طامحة وألا تذكر ما يشين ذكره، فتسقط بذلك مروءة المتكلم بها. ومن ناحية العبارات اشترط فيها المثانة والرصانة، وقد يتسامح في شيء من الرشاقة والحلاء، الأمر الذي لا يجب أن يفتقده بالجملة في بعض المواضع. وواضح من هذا القول أن حازماً، وإن كان لا يجعل عناصر الأسلوب الأساسية، إلا أنه لا يعتمدتها، وتحا ببحثه فيه ناحية أخرى رأى أنها التي يجب أن يعول عليها واعتمد بها، وهي ناحية الغرض الذي فيه القول والقائلين له من جادين وهازلين<sup>(٢)</sup>.

والأسلوب - كما هو معلوم - يتألف من عنصرين أساسين هما الأفكار والعبارات، وينقسم أيضاً إلى نوعين: أدبي وعلمي، ولكل منها خصائصه التي يتفرد بها<sup>(٣)</sup>. فالأسلوب العلمي يمتاز باختيار الأفكار وتنسيقها، وإثارة الجمل الواضحة والكلمات الدقيقة. والأسلوب الأدبي يمتاز باستعمال الخيال والعاطفة، وتضييق فيه دائرة الأفكار.

(١) نفس المصدر، ص ٣٤٢.

(٢) انظر المرجع السابق ، ص ٣٢٨ ، وما يليها.

(٣) الأسلوب : لأحمد الشايب ، ص ٥١

وحازم في هذا القسم من المنهاج الذي خصه ببحثه في الأسلوب، إنما يهتم بالآفكار التي فيها القول، وتلك التي سماها بالمنحنى أيًا كان نمط الكلام. وقد تكلم عن العبارات في القسم السابق من الأسلوب والتي سماها المبني، أو النظم، وهو يقوم مقام النظم في القرآن الكريم. وأساسه الألفاظ والمعاني والأوزان والقوافي، وترتيب فصول القصائد، والافتتاحيات والتخلصات، والمطابع والمقاطع، وما به تكون بنية القصيدة. وواضح من هذا أن الأسلوب بالمفهوم الحديث له، يتألف من قسمين المبني والأسلوب، في كتاب المنهاج، يتألف من قسمين يكمل بعضهما البعض ولا يمكن فصلهما. وكان يجب أن يدمجا في قسم واحد، ذلك لأن القسم الأخير (الأسلوب)، كما هو في المنهاج، جاء وكأنه قسم قائم برأيه، بحيث ابتدأه حازم بالكلام عن الجد والهزل. والمنحنى الذي فيه القول وما يلزمـه من تصنيف للشعر تصنيفات لم تزد عليه شيئاً، لكنـها العقلية المنطقية التي تعنى بالتحديد والتجريد.

وإذا كان حازم قد أجهد نفسه من أول الكتاب بحيث تكلم عن الألفاظ والمعاني، فإنه كان يرمي إلى القسم الأهم من كتابه على الأقل من وجهة نظره، وهو قسم المبني، أي مبني القصائد، وهي تقوم على النواحي العبارية وما تستوجبه من ألفاظ وجمل وعبارات، وما يكون في هذه العبارات من الوجوه التي يجب أن تراعي فيها من وجوه الجمال. وهذا القسم نفسه هو الذي أراد حازم أن يقابل به قضية النظم في القرآن الكريم. وذلك لأنه أراد أن يخرج بالبلاغة من إطار البحث في أساليب القرآن الكريم إلى إطار البحث في أساليب الشعر. والشعر أساساً يقوم على القصائد، كما أن القرآن الكريم يتألف مجموعه من السور. فمنهاج حازم يقوم أساساً على مراعاة الوجوه البلاغية في القصيدة الشعرية. إلا أنه سمّي هذه الوجوه بالمبني، بدلاً عن الأسلوب. وأطلق اسم الأسلوب على الشق الثاني من القضية، وذلك إذا وضعنا

في اعتبارنا أن الأسلوب يقوم على العبارات والأفكار. إلا أن الأسلوب عند حازم يقوم على اعتبار الأفكار وحدها، أو سُمّها المُنْحِى الذي فيه القول. ولعله نظر في القاموس وترجم للفظة (أسلوب)، حسبما وجدها هناك، بأنها المُنْحِى أو الطريق، إذ إن تفسيره للأسلوب يقوم على دلالة اللفظة المعجمية. أو لعله فهم من الأسلوب، على حسب تعريف عبد القاهر له، بأنه الضرب من النظم والطريقة فيه<sup>(١)</sup>.

وقد قسم حازم الأسلوب الشعري إلى قسمين: البساطة والتركيب<sup>(٢)</sup>.. قال: قد أشرنا إلى كيفية انقسام الشعر بحسب البساطة والتركيب، ولم يمكن استقصاء ذلك. وإنما الواجب أن يعرف الإنسان طرق التركيب، وأن يعرف أمehات تلك الطرق، ويعرف جميع ذلك بالنظر إلى بساطته أو إلى تركيبه، ولما هو مترَكَب منه، فيجري كلاماً على ما يجب فيه، ويعتبر فيه ما يليق به<sup>(٣)</sup>. واللاحظ من هذا الكلام أنه يريد أن يوطئ به للكلام على مسألة نقدية كانت قد شغلت النقاد منذ قدامة بن جعفر الكاتب. ولا أرى أن هذه المسألة - وهي قضية التناقض وما لازمها من الجدل - تدرج بحال من الأحوال في النواحي الأسلوبية. ولعل الذي جعل حازماً يحشر هذا النوع من الجدل المنطقي في النواحي الأسلوبية، ما قاله أرسطوفيه: "هذا النوع من الأسلوب مقبول؛ لأن المتضادات تعرف بسهولة؛ ولأن الأفكار الموضوعة وضعياً متقابلاً سهلة الإدراك. أضف إلى ذلك أن هذا الأسلوب يشبه قياساً منطقياً، لأن إثبات

(١) انظر: دلائل الأعجاز ، ص ٣٩١.

(٢) القصائد البسيطة هي التي تلزم معاني لازمة لا تتعادها، والمركبة هي التي تتألف من معانٍ مختلفة بعضها أدى إلى بعض.

(٣) المنهاج ، ص ٣٣٩.

التناقض ليس له معنى إلا حشد العبارات المتضادة<sup>(١)</sup>. وقد انفرد قدامة بتسمية هذا النوع بالتكافؤ، قال: "هو أن يصف الشاعر شيئاً أو يذمه ويتكلم في أي معنى كان، فيأتي بمعنيين متكافئين، والذي أريد بقولي (متكافئين) في هذا الموضوع أي (متقاومين)، إما من جهة المصادر أو السلب والإيجاب، أو غيرهما من أقسام التقابل"<sup>(٢)</sup>. ويقول حازم في نفس المعنى دون أن يشير إلى رأي أبي الفرج قدامة : "فمما يجب تصليله في هذا المعلم إعطاء قانون فيما يحسن وما يقبح من الجمع بين كل غرضين مضادين من هذه الأغراض. ويقبح من ذلك أن يكون الغرضان المتضدان، كالحمد والذم أو الإبكاء والإطراب، قد جمع بين أحدهما والآخر من جهة واحدة، ونططا بمحل واحد، وكان ظاهرهما وباطنهما متساوين في التناقض، مثل أن يحمد الإنسان شيئاً ويدمه من جهة واحدة، ويكون ظاهر الكلام يعطي الحمد والذم معاً، وكذلك باطنها. وأما ما يحسن من ذلك وبعد بديعاً، فإن يكون أحد المتضادين يقصد به في الباطن غير ما يقصد به في الظاهر، فيكون في الحقيقة موافقاً لمضاده فيما يدل عليه من جهة المجاز والتأويل"<sup>(٣)</sup>.

ثم أخذ في بسط ما ينبغي لكل طريقة أن تأخذ فيه من الأساليب الأصيلة فيها. ومما تجدر الإشارة إليه أن حازماً قد تكلم بما يتميز به كل شاعر من الرقة والخشونة، فأرجع الخشونة إلى الجزالة، وأرجع الرقة إلى ظاهرة التحضر، وقد أشار إلى أن كلاً من الجزالة والرقة ظاهرة نفسية مركبة في طباع الشعراء. وضرب مثلاً لذلك بجرير والفرزدق<sup>(٤)</sup>. وقد تجاهل حازم أثر

(١) بлагة أرسطو وبين العرب واليونان ، ص ٢٢٥.

(٢) نقد الشعر ، ص ٧٨ - ٧٩.

(٣) المنهاج ، ص ٣٥٠.

(٤) المرجع السابق ، ص ٣٤٣.

البيئة في اختلاف أساليب الشعراء، ومن ثم اختلاف النظرة النقدية وتعددها بتنوع البيئات. وقد فهم من البيئة أنها البيئة الطبيعية، لذا راح يقسم الأساليب الشعرية إلى حضارية وبدوية، والأولى سمتها الرقة والثانية الجزلة، ولقد رأينا أيضاً اضطراباً في مصطلحاته البلاغية، ذلك أنه ينظر إلى الجزلة والحزونة والجد، بمنظار واحد، والركاكة، والرقة والرشاقة والهزل ، بمنظار آخر يقابل به النظرة الأولى.

وقد صنف حازم الوجه اللازم لكل ضرب من ضروب القريض التي اعتمدتها فقال : " وأنا أشير إلى بعض ما يجب اعتماده في ما يكثر استعماله من أغراض الشعر وتعاونه القرائج من فنون الطرق الشعرية البسيطة والمركبة ، وأذكر في غرض من ذلك طرفاً يستدل به على ما سواه "<sup>(١)</sup>. ثم يأخذ في ذكر الأغراض الشعرية غرضاً غرضاً ، ويدرك المعاني التي يجب أن تلتزم في كل غرض. وفيحقيقة الأمر أنه إنما يقتفي أثر أرسطو في كلامه عن الخطابة القضائية، والمعاني التي يجب أن تلتزم في كل خطبة، إلا أن اقتداء به شكلي فقط <sup>(٢)</sup>.

وقد اشترط حازم، لكي يكون الكلام مقبولاً، ألا يستمر على نمط واحد، وظاهر كلامه أنه إنما يتكلم عن الالتفات، وما يستتبعه من إجراء الكلام على صور مختلفة لكيلا يشق على السامع. والالتفات هو التعبير عن معنى بطريق من الطرق الثلاثة : " التكلم والخطاب والغيبة، بعد التعبير عنه بطريق آخر منها، وهو مأخذ من التفاتات الإنسان من يمينه إلى شماليه وبالعكس "<sup>(٣)</sup>. ولا اعتقد أن الالتفات يعتبر أصلاً أسلوبياً إذا حددنا أن الأسلوب

(١) المرجع السابق ، ٣٤٣.

(٢) راجع الخطابة لأرسطو ترجمة إبراهيم سلامة ، ج. ١.

(٣) فصول في البلاغة د. محمد الجندي حسنين، ص ١٠٤، طبعة أولى، جامعة الأزهر.

فكرة وعبارة، وإنما هو تغيير في نمط الكلام لقصد التطير والتسيط<sup>(١)</sup>. لكن حازما اعتمد الالتفات هنا ربما لأنه جرى على تفسير الأسلوب على أنه المنهج الذي يسلكه المتكلم، وفسره تفسيراً معجيناً. ذلك أن الفكرة لم تتضح في ذهنه، حيث إنه شرط شرطياً لاستطابة الأسلوب، لكنه لم يوضح الفروق التي يجب أن تتلزם مع كل هيئة من هذه الهيئات إلا بما هو وارد في صور الالتفات في اختصار شديد. قال: "إذ قد تبين أن الكلام يهياً للقبول من جهة ما يرجع إليه، وما يرجع على القائل، وما يرجع إلى المقول فيه والمقال له، فواجب أن يعلم أن الكلام في كل مأخذ من تلك المأخذ التي بها تغتر النفوس بقبوله هيئات من جهة ما يلحقه من العبارات، وما يتكرر فيه من المسموعات الدالة على ما جد من ذلك. فربما أدى الاطراد على نحو من ذلك إلى تكرار يستشق ويزول به طيب الكلام"<sup>(٢)</sup>.

ثم أخذ في إيراد المأخذ التي تكثر في ذلك فقال: "فأما المأخذ الذي من جهة الحيلة الراجعة إلى القائل فمن شأنه أن تقع معه الكلمة المستندة إلى ضميري المتكلم كثيراً. فاما ما يرجع إلى السامع من ذلك فكثيراً ما تقع فيها الصيغ الأمرية وما يليها، وبالجملة تكثر فيها المسموعات التي هي أعلام على الخطابة، فاما ما يرجع إلى المقال به فكثيراً ما تقع فيها الأوصاف والتشبيهات، وأكثر ما يستعمل ذلك مع ضمائر الغيبة. وهم يسامون الاستمرار على ضمير متكلم إلى ضمير مخاطب، فينقلون من الخطاب إلى الغيبة، وكذلك أيضاً يتلاعب المتكلم بضميره فتارة يجعله ياء على جهة الإخبار عن نفسه، وتارة يجعله كافأً أو تاء فيجعل نفسه مخاطباً، وتارة هاء فيقيم نفسه

(١) انظر نفس المرجع ، ص ١١١.

(٢) المنهاج ، ص ٣٤٩.

مقام الغائب، فلذلك كان الكلام المتواли فيه ضمير متكلم أو مخاطب لا يستطاب"<sup>(١)</sup>.

#### ٤- الدلالـة المنطقـية والنـفسيـة في تنـوع الأـسلوب :

وهما اختلفت نظرة حازم وتوالت في وجوه الأسلوب، فلا مناص من القول إنه إنما نظر إلى الأسلوب من جهة الجد والهزل، أو الحزنة والخشونة، والسهولة والرقـة. قال : "إن أساليـب الشـعر تتـقـوـع بحسب مـسـلـك الشـعـراء في كل طـرـيقـة من طـرـق الشـعـر، وبـحـسـب تـصـيـيد النـفـوس فـيـها إلى حـزـونـة الـخـشـونـة أو تصـوـيـبـها إلى سـهـولـة الرـقة، أو سـلـوكـها مـسـلـكـاً وـسـطاً، بـيـنـ ما لـانـ وما خـشـنـ من ذـلـك. فإن الـكـلام مـنـه ما يـكـون موـافـقاً لأـغـرـاضـ النـفـوسـ الـضـعـيفـةـ، الـكـثـيرـةـ الإـشـفـاقـ، ما يـنـوـبـهاـ أوـ يـنـوـبـ غـيرـهاـ، وـمـنـهـ ماـ يـكـونـ موـافـقاًـ لأـغـرـاضـ النـفـوسـ الـضـعـيفـةـ، النـفـوسـ الـخـشـنةـ الـقـلـيلـةـ الـمـبـالـةـ بـالـأـحـدـاثـ، وـمـنـهـ ماـ يـكـونـ موـافـقاًـ للـنـفـوسـ الـمـقـبـلـةـ علىـ ماـ يـبـسـطـ أـنـسـهاـ الـمـعـرـضـةـ (....)" به كـلـاـ الفـرـيقـينـ"<sup>(٢)</sup>.

وبناء على هذا، فإن الكلام في الأسلوب يتشعب إلى ثلاثة شعب، وهذه الشعب الثلاث، ينحي بالكلام فيها إلى عشرة أنحاء هي:<sup>(٣)</sup>

- أن يكون أسلوب الكلام مبنياً على الرقة المحضة.
- أو على الخشونة المحضة .
- أو على المتوسط بينهما.
- أو يكون مبنياً على الرقة ويشوبه بعض ما هو راجع إلى الأسلوب الوسط.

(١) نفس المصدر، والصفحة .

(٢) كلمة مطمئنة في الأصل ويمكن إبدالها بكلمة يستوحش.

(٣) المصدر السابق ، ص ٣٥٤ .

(٤) نفس المصدر، ص ٣٥٤ - ٣٥٥ .

- ٥- أو يكون مبنياً على الوسط ويشوهه بعض ما هو راجع إلى الرقة.
- ٦- أو بعض ما هو راجع إلى الخشونة.
- ٧- أو يكون مبنياً على الخشونة ويشوهه بعض ما يرجع إلى الأسلوب الوسط.
- ٨- أو يكون مبنياً على الرقة ويشوهه بعض خشونة.
- ٩- أو على الخشونة ويشوهه بعض رقة .
- ١٠- أو يكون مبنياً على الأسلوب المتوسط ويشوهه بعض ما هو راجع إلى الطرفين.

ومن هذا التحديد، تتضح لنا حدود القضايا مرة ثانية، لأن حازما لا يرضى إلا بآن يزج بالمنطق في مباحثه البلاغية، ونحن وإن كنا وجدناه قد قسم الأسلوب على أساس الفرض الشعري، وما يلزم كل غرض من أنماط الأساليب، فقد راح يقسم الأساليب أيضاً إلى ثلاث شعب، ومن ثم إلى عشرة مناح تترکب من هذه الثلاث. وإذا كان قد شرطـ لكي يكون الأسلوب مستطاباً مقبولاًـ ألا يسير على نمط واحد من الكلام. فكذلك شرطـ ألا يكون على نمط واحد من المعاني. أي اختلاف في صوغ العبارات يحاذيه توع في تناول الأفكار والمعاني. قال : "إنه إذا تمادى الشاعر في أسلوب على معان من شأن النفس أن تتقبض عنها، وتستوحش منها، فقد يحق عليه أن يؤنس النفس من استيحاشها، ويسقطها من قبضها بمعان يكون حال النفس بها غير تلك الحال، تكونها ملائمة للنفس، باسطة لها. فيميل بالأسلوب في صوغها، ويلتفت من جهات تلك المعاني الموحشة إلى جهات هذه المؤنسة، ويتحطف فيما

يجمع بين القبيلين من بعض الحيل والماخذ التي بها ينتقل من بعض المعاني إلى بعض<sup>(١)</sup>.

وهذا الكلام لا يستقيم منطقاً، ذلك لأن الشاعر الذي يشكو تباريع الهوى لا يمكن ولا يسوغ له أن يتاول معاني الشوق والبهجة، لأن التجربة الشعرية هي التي تملّى عليه معانيه وفق ما يقتضيه السياق. وقد سلك حازم هذا المسلك لأنه كان قد قسم المعاني إلى أقوال مبهجة، وأقوال محزنة، وأقوال شاجية أي مؤلفة من المبهجة والمحزنة، ومن كل اثنين من هذه الثلاث يتتألف نمط، ومن ثلاثتها يتتألف النمط السابع. والناس إزاء هذه الأنماط، ينقسمون إلى ثلاثة أصناف:-

- ١ - صنف عظمت لذاته وقلت آلامه حتى كأنه لا يشعر بها.
- ٢ - وصنف عظمت آلامه .
- ٣ - وصنف تكافأت لذاتهم وألامهم .

ولما كان قد فصل الأسلوب الذي ينتظم من معنى وعبارة إلى قسمين: قسم سمّاه النظم أو التركيب أو المبني، وكان قد قدم القول فيه. وقسم سمّاه المنهج أو المنحى أو الأسلوب، والذي قال فيه: "ما كانت الأغراض الشعرية يوقع في واحد منها الجملة الكبيرة من المعاني والمقاصد، وكانت لتلك المعاني جهات فيها توجد وسائل منها تقتضي كجهة وصف المحبوب، وجهة وصف الطالول، وجهة وصف يوم النوى وما جرى مجرى ذلك في غرض النسيب، وكانت تحصل للنفس. بالاستمرار على تلك الجهات، والنقلة من بعضها إلى بعض. وبكيفية الاضطراد في المعاني صورة وهيأة تسمى الأسلوب"<sup>(٢)</sup>. وظاهر من كلامه أنه يتحدث عن منحى التأليف في القصيدة العربية، من استبقاء للطالول، إلى

(١) المصدر السابق، ص ٣٥٩.

(٢) المنهاج ، ص ٣٦٣.

وصف للخيال وللصحراء، ومن غزل إلى مدح، حتى آخر الأغراض التي تتألف من أجalaها القصيدة العربية المألوفة. ولعله انحرف قليلاً من مقصد他的 الأول في الأسلوب الذي هو فكرة وعبارة. لأنه قال: "لأن الأسلوب يحصل عن كيفية الاستمرار في أوصاف جهة جهة من جهات غرض القول، وكيفية الاطراد من أوصاف جهة إلى جهة، فكان بمنزلة النظم في الألفاظ الذي هو صورة كيفية الاستمرار في الألفاظ والعبارات، والميئحة الحاصلة عن كيفية النقلة من بعضها إلى بعض، وما يعتمد فيها من ضروب الوضع وأنحاء الترتيب"<sup>(١)</sup>.

##### ٥- مكانة الأسلوب في الدراسة:

الأسلوب - عند حازم - هو المنحى الشعري أو المنهج والمنهج الذي يسلكه الشاعر في غرض القول. ومن هنا جاءت كلمة المنهج عنواناً لكتاب حازم<sup>(٢)</sup>. وقد تبين بهذا أن حازماً قد فصل بين شقى الأسلوب، وجعل النواحي العبارية هي النظم أو التركيب أو المبني، وجعل النواحي الفكرية هي الأسلوب، وقد قصد به المنحى أو المنهج في تأليف الغرض الشعري. ومن ثم فصل بين المبني والأسلوب (أي بين القسم الثالث والرابع) من كتابه. وجعل كلاماً يقوم برأسه، الأمر الذي لا يستقيم، إذ إنه لا يمكن تصور جسم بلا روح، ولا العكس من ذلك، وكان الأجدر به أن يجمع القسمين ليكونا تحت عنوان الأسلوب. ولو أنه فعل ذلك، لأصبح كتابه يتألف من قسمين: المعاني والأسلوب، وكم كان جميلاً لو أن الكتاب كان تحت عنوان الأسلوب؛ لأنه وحده القسم الجديد في المباحث النظمية، بغض النظر عن توفيقه فيه أو عدمه

(١) المصدر السابق والصفحة .

(٢) النهج والمنهج " هو الطريق والمسار الواضح المحدد المعالم والخصائص. منهاج البحث طرقه وأساليبه.

وهناك حد أخير اشترطه حازم لكي تكتمل نظرته الأسلوبية، وأحسبه كان يعني به الذوق، وسماء المزع الشعري. قال: إن المنازع هي الجهات الحاصلة عن كييفيات مأخذ الشعراء في أغراضهم، وأنحاء اعتماداتهم فيها، وما يميلون بالكلام نحوه أبداً، ويدهبون به إليه، متى حصل بذلك الكلام صورة تقبلها النفس. والمعين على ذلك أن ينزع بالكلام إلى جهة الملاعنة بهوى النفس من حيث تسرها أو تعجبها أو تشجوها، حيث يكون الغرض مبنياً على ذلك، نحو منزع عبد الله بن المعتز في خمرياته، والبحتري في طيفياته، فإن منزعهما فيما ذهبا إليه من الأغراض، منزع عجيب<sup>(١)</sup>.

وقد اضطراب حازم في تحديد المنزع، وخرجه في بعض الواقع على أنه المنحى أو الاتجاه الذي يألفه الشاعر في صياغة نظمه، وتصير له بذلك صفة خاصة ملزمة ينفرد بها عن غيره من سائر الشعراء. وتكلم عنه في بعض الواقع على أنه ملكرة يقتدر بها على صوغ الكلام الشعري حيث لا يمكن أن يدرك كنهها ولا خاصيتها بوسائل المدركات. قال: ومن الشعراء من يمشي على نهج غيره في المنزع، ويقتفي في ذلك أثر سواه، حتى لا يكون بين شعره وشعر غيره من حذاه في ذلك كبير ميزة، ومنهم من اختص بمنزع يتميز به شعره من شعر سواه<sup>(٢)</sup>.

وإذا نحن قارنا ما وصلت إليه المباحث الأسلوبية الآن بما كانت عليه في عصر حازم، والتنظير الذي أضافه إليها، فإننا نراه قد تكلم عن الأسلوب الشعري دون التثري ، نسبة لأن الكتاب أساساً وضع كمنهج للشعراء. ومهما حاول حازم أن يزج بالأسلوب الخطابي أو غيره من أساليب النشر، فإنه لم يكن يريد الكلام عنها إلا ليعطي المسحة الشمولية التي تخرج الكتاب في طابعه

(١) المنهاج ، ص ٣٦٥.

(٢) نفس المصدر ، ص ٣٦٦.

المتكامل حتى ولو على سبيل التعمية. وبالرغم من أن الأساليب النثرية يتمايز بعضها عن بعض، أو تتشعب إلى شعوبتين: أساليب علمية، وأساليب أدبية، ولكل منها طابعه المميز<sup>(١)</sup>. ومقوماته التي يرتکز عليها، فإن حازما لم يضع ذلك في اعتباره. وحذا به هذا الخلط إلى الكلام عن الأسلوب الشعري من وجهة نظر واحدة، وفصل الأسلوب إلى شعوبتين: الأفكار أو المعاني وسماتها المنحى، والعبارات وسماتها النظم أو المبني أو التراكيب. ويدعيه أن يذهب هذا المذهب؛ لأنه تكلم عن المعاني ولم يميز بينها، فلم يفصل معانى الشعر عن معانى النثر، ولا المعانى العلمية عن المعانى الأدبية. وإنما قصر هذه المباحث على النواحي اللغوية:

وقد فطن أحمد الشايب إلى الفروقات بين الأسلوب الأدبي والعلمي ورأها تمثل في الآتي:<sup>(٢)</sup>

- ١- الأسلوب الأدبي تدخل عليه العاطفة، والأسلوب العلمي يهتم بالمعارف العقلية.
- ٢- الغاية من الأسلوب الأدبي إثارة الانفعال، أما الأسلوب العلمي فغايته أداء الحقائق.
- ٣- عبارة الأسلوب الأدبي تمتاز بالتفخيم، والتعميم، والوقوف عند مواطن الجمال، أما عبارة الأسلوب العلمي فتمتاز بالدقة والتجديد.
- ٤- المصطلحات والأرقام والصفات الهندسية هي مظهر العقل في الأسلوب العلمي، تقابلها الصور الخيالية، والصنعة البدعية، والكلمات الموسيقية في الأسلوب الأدبي .

(١) انظر: المصدر السابق والصفحة .

(٢) راجع كتابه الأسلوب ، ص ٥٦ وما بعدها.

- ٥- العبارة في الأسلوب الأدبي تمتاز بالجزالة والقوة، أما في الأسلوب العلمي فتمتاز بالسهولة والوضوح.
- ٦- الأسلوب الأدبي طابعه التكرار، أما الأسلوب العلمي، فلا يقبل ذلك. وليس منطقياً أن يستوي في البحث في الأسلوب كل ذلك عند حازم، لأن منطق الأشياء لا يستدعي ذلك. وحسبنا أن نجد تصوراً كاملاً للأسلوب مهما قصرت به الهمة دون الوصول إلى درجة الكمال في بعض الجزئيات. الأمر الذي ينفي التهمة الموجهة إلى التراث النقدي والبلاغي عند العرب، من أن الأسلوب بمفهومه الحديث إنما سقط إلى العرب من جراء تأثرهم بالأداب الأوروبية في العصور المتأخرة نسبياً.

بعد تطوافنا بمنهج حازم البلاغي، وأثره في البلاغة، يتحتم علينا الوقوف لاستخلاص أهم النتائج التي خرجنا بها، وأهم الخطوط التي بدت واضحة فيه. إذ الرأي السائد وسط جمهور الباحثين في هذا الحقل، أن البلاغة العربية بدأت أول نشأتها بسيطة لا تتعدى النقدات العابرة التي كان الشعراء والنقاد والرواة يلحظونها، ولا تقوم على نقد موضوعي له منهجه وتعليلاته المفصلة الواضحة. وكانت هذه البدوات قد نمت وتكاملت لتصل إلى علم له أصوله ومنهجه عند عبد القاهر الجرجاني. إلا أن هذا العلم لم يأخذ تفصيله الأخير إلا عند السكاكي. فالسقاكي هو مفنن علم البلاغة التي نتداولها في مدارسنا وكتبنا ومنتدياتنا. والسقاكي كما هو معلوم - شيخ المدرسة الكلامية التي من أعلامها عبد القاهر الجرجاني. فالبلاغة التي بين أيدينا إذن من نتاج المدرسة الكلامية التي بدأت بالجاحظ.

ويقتضينا الأمر أن نبحث عن اتجاه آخر ومدرسة أخرى ليتكامل لنا موضوع البحث في علم البلاغة. ونحن نعلم أن هناك المدرسة الأدبية إلا أن أصول هذه المدرسة لم تتبادر لتقوم بمحاذاة المدرسة الكلامية، ونفس هذا الشعور قد خامر حازم القرطاجي الذي أراد أن يمسك بخيط تلك المدرسة ليصل بها إلى درجة العلم، أو تنتشر وسط الدراسات البلاغية. أو ليصوغ من كليهما قانوناً واحداً يصبح سائداً في الدراسات الأدبية.

وقد بنى حازم منهجه البلاغي على أساس المدرسة الأدبية أي مدرسة (مصر والشام) - كما قد اصطلح على تسميتها - التي من أهم مؤسسيها الخفاجي وتلميذه ابن الأثير. إلا أنه رأى أن البلاغة هي العلم الكلي الذي يهيمن على

غيره من علوم اللسان. فأراد أن يحولها عن اتجاهها الأول وهو البحث في أسلوب القرآن الكريم، وهو دائرة أبحاث علماء الكلام، إلى اتجاه جديد. ليكون موضوعها الشعر وأبحاث المذوقين لوضع التعبير. وأراد لها أن تكون امتداداً لبلاغة اليونان. وهذا يتمشى مع قانونه العام في الشعر. إلا أنه لم يكن بمنأى عن تأثير المدرسة الكلامية، بل إنه يأخذ منها أهم تفريعاتها، ويعارضها من ناحية المواضيع. حيث تكلم عن المعاني كما تكلم عنها الجرجاني والسكاكبي إلا أن كلاً منهم اتجه ببحثه اتجاه آخر. فكان عبد القاهر يبحث عن معاني النحو، والسكاكبي يبحث عن الفصل والوصل، والتقديم والتأخير، والمسند والمستند إليه وما إليها من القضايا المعروفة عنده في باب علم المعاني، أما حازم فقد نحا بها نحو اتجاه المناطقة، أي أنه يبحث عن معاني المنطق.

إلا أنه لم يصل بنا إلى شيء ثبته له ونقره عليه، فكل ما في الأمر أنه ينقل عن ابن حزم في كتابه (تقريب المنطق)، تحت باب مراتب البيان، والخاجي في كتابه (سر الفصاحة)، تحت عنوان الكلام في المعاني مفردة. رغم أن الخجاجي نص صراحة على أن هذا البحث خارج عن دائرة البحث البلاغي. وفي هذا سبب كاف في فشل دعوة حازم وتبنيه للمدرسة الأدبية. حيث إنه تبني منهجهما في البحث وعارض المنهج بأن أدخل عليه منهجه المناطقة في البحث عن المعاني، وغالى في ذلك. إذن فهو يعارض المدرسة الكلامية، وقد حدا به هذا لما كان عليه الحال في الأندلس من عداء لأقطاب هذه المدرسة، لذا جاء نقله عنهم، وأخذه منهم دقيقاً، بحيث لا تقف عليه إلا العين البصيرة. وهو يحمل عليهم بين الحين والحين إمعاناً منه في الإخفاء.

فيبلاغة حازم تقف عند عبد القاهر لا تتعاد، ذلك أنه لم يقف على كتاب السكاكبي المتوفي (٦٢٦هـ) بحيث جاء منهجه البحث عند كليهما مختلفاً

اختلافاً بيناً، رغم أن كلاماً منها كانت غايتها الحصر والجمع والترتيب والتعييد والتقرير. وإذا كان السكاكى هو رأس المدرسة الكلامية، فحازم ينزع إلى منهج المناطقة والفلسفه. وبهذا يكون قد هدم الدعوه التي دعا إليها من أنه يناصر منهج المدرسة الأدبية، ولا أعتقد ذلك كان إلا كلفاً منه بأقطاب أهل الشام شأن أهل الأندلس قاطبة، أما منهجه في البحث فينزع إلى منهج الفلسفه والمناطقة، أو يقوم على مزيج من هذه المناهج جمياً. وإذا كان منهج السكاكى قد أحال البلاغة إلى هذا الجمود، فإن منهج حازم ولد جاماً لذات السبب، ولم تبلور دعوته ولم يكن له تلامذة في هذا الاتجاه، مما حدا بكتابه أن يهمل، وبمنهجه أن يموت.

وبهذا يتضح أن روح العصر التي أملت على السكاكى ذلك المنهج هي التي ألمت حازماً منهجه الشديد الغموض والتعييد. ولم يكن السكاكى وحده الذي أحال البلاغة إلى الجمود والتججر، بل إن الجمود والتججر كان سمة العصر الغالبة. ولكن، لقوة منهج السكاكى، ولكثره تلامذته، استطاع أن يسيطر على الدراسات البلاغية. خاصة إذا وضعنا في اعتبارنا أن البيئة التي نشأ فيها منهج السكاكى غير البيئة التي نشأ فيها منهج حازم، وأنصار منهج السكاكى كانوا من القوة والكثرة مما أتاح له الانتشار والتبلور، أضف إلى ذلك أن استقرار البيئة وقربها من الإشعاع الحضاري المشرقي موطن الأبحاث البلاغية، كان له أثره في انتشار مدرسة السكاكى البلاغية.

قلنا إن منهج السكاكى يقوم على أساس المدرسة الكلامية التي أوصلها إليه عبد القاهر، أما منهج حازم فيقوم على أساس المدرسة الأدبية التي قامت في مصر والشام، ومن أعلامها الخفاجي وتلميذه ابن الأثير، وعلى أساس هذه المدرسة أسس حازم منهجه البلاغي الذي جاء أشد غموضاً وتعقيداً من منهج السكاكى شيخ المدرسة الكلامية، مما ينفي التهمة القائمة على منهج

السکاکی والمدرسة الكلامية، بل إن السبب الوجيه في جمود البلاغة هو نضوب القراءح الذي كان السمة البارزة لإنسان ذلك العصر. وما يزيد في غموض منهج حازم أنه نحو به نحو بlague اليونان. هذا مع اعتبارنا أن العلوم البلاغية عند حازم تستقي مباحثها من أصول علوم البلاغة العربية قبل أن تحصر وتحدد اتجاهاتها الأمر الذي جعله يخرج علم البيان بأنماطه المختلفة من دائرة بحثه البلاغي، ويدخل بدلاً عنه المحاكاة مما يؤكّد اتجاهه الفلسفـي المنطقي، وعلم البيان يتافق مع منهجه الذي يعتمد فيه على الخفاء والإخفاء. وكان الخفاجي قد غمض هذا العلم غمطاً شديداً. وبذلك تكون مدرسة حازم امتداداً لبلاغة الخفاجي، ولا أقول امتداداً لمدرسة الخفاجي، لأن مدرسة الخفاجي لا تقوم على هذا الغموض، بل إن حازماً أحـال مدرسة الخفاجي إلى نوع قاتم من الغموض، بما أدخل فيها من مباحث فلسفـية ومنطقـية وجـدلـية. ولم يقف به الأمر عند هذا الحـد، بل أخذـ من المدرسة الكلامية أيضاً، لأن آراء هذه المدرسة وقوـة عارضـتها كانت أقوىـ منـ أنـ يـتجـاهـلـهاـ باـحـثـ فيـ علمـ يـعـتـبرـ أساسـاًـ منـ مـبتـكـراتـهاـ. وبـهـذاـ يـتـضـحـ لـنـاـ أـنـ بـلـاغـةـ حـازـمـ لـمـ تـكـنـ إـلـاـ خـلاـصـةـ الـبـلـاغـةـ الـعـرـبـيـةـ فـيـ الـقـرـنـ الثـانـيـ لـلـهـجـرـةـ حـتـىـ أـوـاـئـلـ الـقـرـنـ الـخـامـسـ، بـعـدـ أـنـ لـعـبـتـ فـيـ تـكـوـنـهـ مـؤـثـرـاتـ كـثـيرـةـ مـنـهـاـ الـفـلـسـفـةـ وـعـلـمـ الـكـلـامـ وـأـصـولـ وـمـنـطـقـ، إـضـافـةـ إـلـىـ مـاـ أـرـادـ حـازـمـ أـنـ يـرـجـعـ بـهـ مـنـ أـثـرـ الـبـلـاغـةـ الـيـونـانـيـةـ فـيـ الـبـلـاغـةـ الـعـرـبـيـةـ لـيـخـرـجـ بـقـانـونـهـ الـعـامـ الـذـيـ يـتـخـطـىـ حدـودـ الزـمـانـ وـالـمـكـانـ. فـبـلـاغـةـ حـازـمـ مـزـيـعـ مـنـ بـلـاغـةـ الـيـونـانـ فـيـ قـلـيلـ مـنـ مـبـاحـثـهاـ، وـبـلـاغـةـ الـعـربـ عـلـىـ اـمـتـدـادـ عـصـورـهـاـ الـتـيـ حـدـدـنـاـهـاـ آـنـفـاـ.

وقد استطعنا أن نتبين هذا المنهج ونعرف المؤثرات التي وجهته هذه الوجهة الخاصة. واستطعنا أن نقر أن هذا المنهج غير صالح لدراسة البلاغة، لأنه يقوم أساساً على خلط مناهج متعددة، لكل منها سمتـهـ الـبـارـزـةـ وـخـصـائـصـهـ الـمـيـزةـ،

وأنه قد قصر الأبحاث البلاغية على الشعر وحده لا يتعداه إلى غيره من أنماط القول، حيث قضى بأن ناظم الشعر عليه أن يلم بجميع علوم اللسان بما فيها المنطق، وقد أدخل لأول مرة في تاريخ البلاغة علم العروض تحت دائرة الأبحاث البلاغية، ووجه بدراسة كل بحر على غرار دراسة الألفاظ في الدراسات البلاغية. ورغم هذه المآخذ، فإنه قد وضع تصوراً متكاملاً للأسلوب كحد بلاغي له مقوماته التي يستند عليها، وهذه تعد صيحة في عالم البلاغة لذلك العصر، لم نجد مثيلاً لها إلا في عهودنا الحديث، في أبحاث أحمد الشايب، وأمين الخولي، وعبد الله العلaili. وبذلك لا أقول إن منهج حازم ولد ميتاً، بل إن فيه هذا الجانب المشرق الذي يتناول الأسلوب بشقيه: النواحي العبارية والفكرية. فهو بحق أول تصور متكامل يصلنا بحث كنا نتمنى أن لو جاء كتابه بعنوان (أسلوب الشعر)، بدلاً من (منهج البلاء وسراج الأدباء); ذلك لأنه يتناول الألفاظ وما يجب أن تكون عليه من قوانين بلاغية، لكنه يأخذ هذه القوانين من أئمة البلاغة أمثال الخفاجي وابن الأثير. وتكلم عن المعاني ولكن من منطلق منطقي، مما جعل بحثه في هذا الجانب عويساً لا يفهم إلا بالتأمل والنظر، وتكلم عن المبني، وقصد بها مبني القصائد، وقد جاري بها الجاحظ في بحثه عن سور القرآن، وبالمثل قابل البحث في ألفاظ الشعر. وقابل أي القرآن بأبيات الشعر، وما تكون عليه من ضرورة مراعاة للأحكام البلاغية.

وإذا كان هناك من يدعون إلى تجديد البحث البلاغي، فإن حازماً يعد بالفعل صاحب أول دعوة في هذا الاتجاه. إلا أن دعوته صاحبها ما كان سبباً في القضاء عليها في مهدها. ذلك أنه تصور المنهج، لكن عدم اتباع النظرية بالتطبيق قضى عليها في مهدها. ثم إن حازماً اعتمد سبيلاً لإخفاء في البحث البلاغي مما حدا بالقارئ العربي أن يزهد فيه. ويزيد في ذلك أنه أخرج

الكتاب وكأنه مفقود القسم الأول الخاص بالألفاظ، مما أوهم بأن كتابه غير متكامل، الأمر الذي يستحيل معه إعطاء تصور شامل للمنهج. وإذا كان لنا أن نعترض بمنهج حازم، فإننا نضع أيدينا على حلقة مفقودة من تصور جديد للبحث في البلاغة، وما ينبغي أن تكون عليه من ضرورة البحث في الأسلوب وعناصره المختلفة. وباستعراضنا لكتاب المنهاج، استطعنا أن نتبين منهج حازم في البلاغة، ومدى ما أضاف إليها. وقد كانت صورته واضحة في الجمع والترتيب والتحديد للمصطلحات.

ويمكن تلخيص نتائج هذه الدراسة في النقاط التالية:

- ١ حاول حازم وصل التراث اليوناني بالتراث العربي في المباحث البلاغية، حيث أراد الخروج بقانون عام مطلق، ينطوي به حدود الزمان والمكان، ويكون له صفة الاستمرار والديمومة.
- ٢ يتضح لنا من هذه الدراسة أثر المذاهب الدينية في توجيهه مسار البحث في الأندلس والمغرب، بحيث إننا نجد حازماً يخالف عبد القاهر الجرجاني في بحثه عن المعاني. فبحث حازم يقوم على معانٍ منطق، وبحث عبد القاهر يقوم على أساس معانٍ نحو، وهذا يوضح اختلاف المذاهب الدينية في كل من المشرق والمغرب. وإذا كان عبد القاهر أصيلاً في منهجه، فإن حازماً يهتم بمنهج الخفاجي في البحث البلاغي.
- ٣ لم يطلع حازم على جهود السكاكى في البلاغة؛ لذلك فإنه لم يعتد بأبحاث علم البيان لأسباب تتعلق بالمنهج، فعلوم البلاغة عند حازم لا تعدو ما وصلت إليه حتى القرن الخامس الهجري. كما أن الخفاجي كان قد أهمل البحث في هذا العلم.

- ٤ أن بلاعنة حازم هي بلاحنة ما قبل السكاكيني، وامتداداً للاحنة الخفاجي مع قليل من التحوير والإضافة. على أنه ينفل عن جميع البلاغيين قبله ابتداء من أرسطو والجاحظ، وقدامة، وابن المعتز، والعسكري، وانتهاءً بعبد القاهر الجرجاني.
- ٥ إن المنهج الذي اختطه حازم لنفسه هو خلط مناهج الآخرين أو معارضتها، الأمر الذي جعله ضعيف الشخصية في هذا الاتجاه، بحيث إنك إذا اطلعت على منهاج حازم، تستطيع أن تتلمس خطأ البلاغيين قبله بلا عناء.
- ٦ بهذا يكشف لنا البحث أن حازماً هو أول من نادى بالخروج بالبلاغة من إطارها القديم، وهو البحث في القرآن الكريم، إلى إطار جديد هو البحث في أسلوب الشعر، وذلك وفاء لفكرة ابن سينا.
- ٧ وضع حازم أول تصور للأسلوب يقارب إلى حد بعيد الاتجاه الذي رسمه البلاغيون في عصرنا الحديث، من أمثال أحمد الشايب، إلا أن غلبة المنطق على تفكيره وبحثه كانت حائلاً دون انتشار نظريته.
- ٨ لقد استطعنا أن نصل إلى النتيجة المؤكدة لكمال منهج حازم كما رسمه، مما يؤكّد تمام كتاب المنهاج كما اختطه حازم بأقسامه الأربع، ولكنه أراد أن ينشر القسم الأول الخاص بالألفاظ في شايا الأقسام الثلاثة الأخرى مما أوهم أن القسم الأول من الكتاب مفقود. والكتاب بلا مقدمة ولا خاتمة أصلاً.
- ٩ إن عقلية حازم ليست عقلية ابتكارية؛ لذلك فهو لم يستطع أن يضيف إلى الحدود والمصطلحات البلاغية ما يثبت أصالته في البحث البلاغي، وإنما كانت غايته الجمع والتبويب والشرح والتقرير، وكل ما له من أصلالة في هذا الاتجاه هو الدعوة إلى الخروج بالبلاغة إلى إطار جديد،

ولكن الإطار الجديد الذي رسمه كان محاولة معارضة جماعة المتكلمين في الخروج بالبلاغة من البحث في الأساليب القرآنية إلى القصيدة الشعرية. وقابل السورة القرآنية بالقصيدة الشعرية، ورسم لها ما يتعاضد في بنائها من الوجوه البلاغية.

- ١٠ تكلم حازم عن قضية النظم في الشعر، وفي القصيدة الشعرية. وقد عارض بهذا الاتجاه المأثور عند المتكلمين، وبخاصة عبد القاهر الجرجاني، قضية النظم التي طبقت أساساً على أسلوب القرآن الكريم.
- ١١ أراد حازم أن يُدخل المحاكاة على الحدود البلاغية العربية، وما ذاك إلا لأنه فهم من التشبيه بأنه المحاكاة الأرسطية، وهو الفهم الذي شاع بين العرب القدامى، مما جعله يهمل علم البيان في أبحاثه، وقد اعتمد في هذا الجانب على ابن سينا، ومعرفة أن المحاكاة مفهوم يوناني مبني على جنس أدبي يوناني، هو الرواية بشقيها: المأساة والملهاة.
- ١٢ إن تصور حازم في البحث عن البلاغة يشمل البحث في الكلمة، والجملة، والفقرة، والقطعة، والأسلوب بشقيه الفكرة والعبارة، ولكنه أفسد هذه الدعوة بما أدخل عليها من مقومات منطقية واستطرادات فلسفية مختلفة.
- ١٣ بهذه الدراسة نؤكد أن البحث في الأسلوب قديم في تاريخ البلاغة العربية، وليس حديثاً كما نص على ذلك شوقي ضيف في كتابه البلاغة تطور وتاريخ.
- ١٤ لقد خالف حازم طريقة البلاغيين في البحث عن القضايا البلاغية، من حيث التبويب والخطة، باقتئائه أثر الأدباء والمترسلين، وخطة بحثه أساساً منقولة عن كتاب (جهاز مقالة) لنظامي العروضي السمرقندى.

- ١٥ - إن بحث حازم يعتبر البلاغة فناً وحداً ويقضي على التقسيمات البلاغية السابقة، ويتجاوز بها البحث عن الجملة أو الجملتين، إلى الكلمة وما فيها من جمال وجرس موسيقي، له أثره في التعبير، والبحث في الجملة وما يحدث بين أجزائها من فصل ووصل، وحذف وذكر، وتقديم وتأخير، والبحث في الفقرة والقطعة الأدبية. وقد اختصر حازم المصطلحات البلاغية، واكتفى بأهمها من وجهة نظره وأكثراها دلالة على الأساليب العربية.
- ١٦ - وقد وجدنا لأول مرة في الدراسات البلاغية إلحاحاً من جانب حازم على العناية بالجوانب النفسية في قرض الشعر، إلا أن هذا الإلحاح لم يكن وليد التجربة الذاتية، ولا خاصية سقطت إليها من الآثار العربية في الدراسات البلاغية بنوع خاص، ولكن من تأثير يوناني أراد حازم تطبيقه على الشعر العربي، وجعله حداً بلاغياً مهما.
- ١٧ - لقد كان الاتجاه السائد وسط جمهور الباحثين أن فكرة المزح بين البلاغة اليونانية والبلاغة العربية فكرة حديثة، نبه إليها طه حسين، ومن بعده إبراهيم سلامة، إلا أن هذا البحث أثبت قدم هذه الفكرة بحيث إنها كانت أكثر وضوحاً في منهاج حازم.
- ١٨ - لقد تبع حازم غيره من البلاغيين في البحث عن المعاني إلا أنه نحا بها - كما سبق أن قررنا - نحو منطقياً مهتماً بآبحاث المناطقة، وقد ساير أبا هلال في قوله: إن المعاني محدودة، فلهذا ذهب إلى كونها مرتبة، حاضرة في الذهن أو خارجه، ويمكن للمرء أن يتناولها في أي لحظة إذا كان صائلاً في الذهن.
- ١٩ - تكلم حازم عن الخطابة في كتابه منهاج، مقتدياً بأرسطو، إلا أن طبيعة منهجه لم تمكنه من تقديم أي تصور للخطابة من وجهة نظر

البلاغة، ذلك لأنه يتكلم عن الشعر وأسلوب الشعر، فكلامه عن الخطابة جاء مبتوراً قليلاً الأهمية.

- ٢٠ تلاحظ في منهج حازم أن الصراع المستعر بين أنصار عمود الشعر ، وأنصار البديع، قد خفت حدته، بحيث تحاجز القوم بعد أن اعتمدت آراؤهم في منهج يقوم على أساس آراء الفريقين، وهو منهج حازم.

- ٢١ بهذا البحث يتأكد لنا ما سبق أن تقرر أن البلاغة، في غالب أبحاثها، إنما هي علم مشرقي، ونستطيع أن نقول ما قاله الصاحب ابن عباد عند اطلاعه على كتاب "العقد الفريد" لابن عبد ربه : "هذه بضاعتنا ردت إلينا".

هذه هي أهم النتائج التي توصلنا إليها من هذه الدراسة ونستطيع القول: إن أهمية هذه الدراسة تأتي من ناحية أنه تصور شامل لبلاغة ما قبل السكاكى، بحيث إنه يضعنا أمام الظروف والملابسات التي أدت بالبلاغة إلى الجمود والتحجر، وهو من ناحية ثانية ، يعيد النظر ، في تحطيم تاريخ البلاغة من جديد. وقد وجدنا خطأ بعض الآراء السائدة. ومن جهة ثالثة ، فهو أول دعوة صارخة تدعوا إلى تجديد البلاغة العربية، إلا أن غلبة المنطق على تفكيره، قضت على منهجه بالموت والإهمال. وهو من ناحية رابعة، يعكس أثر التواхи الدينية والسياسية في توجيه البحث البلاغي لتلك العصور. ورغم صعوبة هذا المنهج ، فإنه ذو أهمية فائقة لدارس تاريخ البلاغة .

أ- المخطوطات :

- ١- دفع الله الأمين يوسف: نظرية التجربة الشعرية في النقد الأدبي القديم (رسالة دكتوراه) ١٣٩٦هـ - ١٩٧٦م) لم تنشر، مكتبة جامعة أم درمان الإسلامية.
- ٢- نظرية التجربة الشعرية في خمريات أبي نواس (رسالة ماجستير)، ١٩٧١م، لم تنشر، مكتبة جامعة أم درمان الإسلامية.

ب) المعاجم اللغوية :

- ٣- ابن منظور : لسان العرب / دار صادر للطباعة والنشر بيروت ، ١٩٧٥هـ - ١٩٥٦م.
- ٤- أحمد رضا: معجم متن اللغة ، ١٩٧٧هـ - ١٩٥٨م، بيروت .
- ٥- محمود بن أحمد الزنجاني: تهذيب الصاحب/ تحقيق عبد السلام هارون وأحمد عبد الغفور عطار، الناشر محمد سرور الدين، مصطفى يحيى دون تاريخ .

ج) دواوين ومحاترات شعرية :

- ٦- ابن دريد : الديوان، دراسة وتحقيق عمر بن سالم، الدار التونسية، للنشر، ١٩٧٣م.
- ٧- أبو العلاء المعري : ديوان سقط الزند .
- ٨- بشار بن برد : الديوان، شرح وتحقيق محمد الطاهر بن عاشور، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة ، ١٣٧٣هـ ، ١٩٥٤م.
- ٩- المختار من شعر بشار، للخالدين، لجنة التأليف والترجمة والنشر، مطبعة الاعتماد، بدون تاريخ
- ١٠- حازم القرطاجي: الديوان/تحقيق الأستاذ عثمان الكعاك، الدار التونسية، بيروت ، ١٩٧٣م.
- ١١- حازم القرطاجي: قصائد ومقطوعات صنعة أبي الحسن حازم القرطاجي، جمع وتحقيق محمد الحبيب بن الخوجة، طبعة الدار التونسية للنشر، ١٩٧٢م.

د- بلاحة ونقد :

- ١٢- ابن طباطبا العلوى: عيار الشعر: تحقيق وتعليق : د. طه الحاجري، ود. محمد زغلول سلام، المكتبة التجارية القاهرة ، ١٩٥٦م.
- ١٣- ابن المعتز بالله : البديع / تحقيق أغطيوس كراتشكونوفسكي لندن، ١٩٣٥م.
- ١٤- ابن رشيق : العمدة في محسن الشعر ونقده، تحقيق: محمد محى الدين عبد الحميد الطبعة الرابعة مطبعة دار الجيل ، بيروت ، ١٩٧٢م.
- ١٥- ابن قتيبة : الشعر والشعراء/تحقيق محمود محمد شاكر، طبعة دار المعارف، مصر ١٩٦٦م.

- ١٦ - ابن سنان الخفاجي: سر الفصاحة / تحقيق الأستاذ: عبد المتعال الصعيدي، طبعة، مكتبة ومطبعة محمد علي صبيح وأولاده بميدان الأزهر، ١٣٨٩هـ - ١٩٦٩.
- ١٧ - ابن سلام الجمحي: طبقات فحول الشعراء ، تحقيق: د. محمد زغلول سلام، مطبعة القاهرة ، ١٩٥١.
- ١٨ - أبو بكر محمد بن الطيب الباقلاني: إعجاز القرآن / تحقيق: السيد أحمد صقر. دار المعارف بمصر بدون تاريخ ،
- ١٩ - ابن سينا: فن الشعر/ من كتاب الشفاء، ضمن كتاب فن الشعر لأرسسطو. نشر عبد الرحمن بدوي.
- ٢٠ - ابن رشد : تلخيص كتاب أرسططاليس في الشعر ضمن (فن الشعر) نشر عبد الرحمن بدوي.
- ٢١ - ابن الزملكان : التبيان في علم البيان المطلع على إعجاز القرآن. تحقيق. أحمد مطلوب وخديجة الحديثي، الطبعة الأولى ، مطبعة العانى، بغداد، ١٣٨٣هـ - ١٩٦٣.
- ٢٢ - أبو يعقوب يوسف السكاكى: مفتاح العلوم. طبع المطبعة العلمية مصطفى البابى الحلبي وأخوه، مصر ، بدون تاريخ.
- ٢٣ - أبو العباس أحمد بن يحيى: قواعد الشعر، تحقيق محمد عبد المنعم خجاجى، الطبعة الأولى ١٣٦٧هـ - ١٩٤٨.
- ٢٤ - أبو القاسم الحسن بن بشر الأمدي: الموازنة بين الطائين / تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد / طبعة بيروت ، بدون تاريخ.
- ٢٥ - أبو هلال العسكري: كتاب الصناعتين ، تحقيق: علي محمد البحاوى ، ومحمد الفضل إبراهيم، الطبعة الأولى ، مطبعة إحياء الكتب العربية القاهرة، ١٣٧١هـ - ١٩٥٢.
- ٢٦ - أبو الحسن علي بن عبد العزيز الجرجاني: الوساطة بين المتنبي وخصوصه/ طبع وتصحيح وشرح أحمد عارف الزين، مطبعة العرفان، صيدا ، ١٣٢١هـ.
- ٢٧ - أبو نصر الفارابي : رسالة في قوانين صناعة الشعر، ضمن (فن الشعر) لأرسسطو، ترجمة عبد الرحمن بدوي.
- ٢٨ - إبراهيم سالم : بلاغة ارسسطو بين العرب واليونان، الطبعة الثانية ، مكتبة الأنجلو، مطبعة أحمد علي مخيم، القاهرة، ١٣٧١هـ - ١٩٥٢.
- ٢٩ - أحمد مطلوب: البلاغة عند السكاكى ، الطبعة الأولى مكتبة النهضة ، ١٣٨٤هـ - ١٩٦٤.

- ٣٠- أحمد مطلاوب: القزويني وشرح التلخيص / الطبعة الأولى / منشورات مكتبة نهضة بغداد ١٢٨٧هـ - ١٩٦٧م.
- ٣١- أحمد الشايب: الأسلوب / دراسة بلاغية تحليلية لأصول الأساليب الأدبية، مكتبة النهضة، الطبعة الرابعة ، ١٩٥٦م.
- ٣٢- أحمد أحمد فشل: آراء الجاحظ البلاغية وتأثيرها في البلاغيين العرب حتى القرن الخامس الهجري، طبع الهيئة المصرية العامة للكتاب، فرع الإسكندرية، ١٩٧٩م.
- ٣٣- أحمد أمين: النقد الأدبي، الطبعة الرابعة ، مكتبة النهضة مصر ، ١٩٧٢م.
- ٣٤- إحسان عباس: تاريخ النقد الأدبي عند العرب (نقد الشعر من القرن الثاني حتى القرن الثامن الهجري)، الطبعة الثانية، دار الثقافة بيروت ، ١٢٩٨هـ - ١٩٧٨م.
- ٣٥- أمين الخولي : مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب، الطبعة الأولى، دار المعرفة سبتمبر ، ١٩٦١م.
- ٣٦- أسامة بن منقذ : البديع في نقد الشعر، تحقيق د. أحمد بدوي وحامد عبد المجيد، طبعة شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي ، القاهرة ن ١٩٦٠م.
- ٣٧- أنيس المقدسي: تطور الأساليب النثرية في الأدب العربي، دار العلم للملايين، بيروت .
- ٣٨- أرسططليس : كتاب الخطابة، ترجمة ونقد وتحقيق، د. إبراهيم سلامة، الطبعة الثانية، مطبعة لجنة البيان العربي القاهرة ، ١٢٧٣هـ - ١٩٥٣م.
- ٣٩- فن الشعر. ترجمة أبي بشر متى بن يونس، دراسة وتحقيق: د. عبد الرحمن بدوي، طبعة دار الثقافة ، بيروت، ١٩٧٣م.
- ٤٠- كتاب الشعر. تحقيق ودراسة : شكري محمد عياد. الناشر دار الكتاب العربي للطباعة والنشر القاهرة ، ١٢٢٦هـ - ١٩٧٦م.
- ٤١- بدر الدين محمد بن عبدالله الزركشي: البرهان في علوم القرآن . تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم . الطبعة الأولى . دار إحياء الكتب العربية . عيسى البابي الحلبي وشركاه ، القاهرة ، ١٢٧٦هـ - ١٩٥٧م.
- ٤٢- بدوي طبانة : البيان العربي: الطبعة الخامسة. دار العودة ، بيروت ، ١٩٧٢م.
- ٤٣- أبو هلال العسكري ومقاييسه البلاغية، الطبعة الثانية، مكتبة الأنجلو، القاهرة ، ١٢٧٨هـ - ١٩٥٨م.
- ٤٤- قدامة بن جعفر والنقد الأدبي، الطبعة الثانية مكتبة الأنجلو القاهرة، ١٢٧٨هـ - ١٩٥٨م.
- ٤٥- درويش الجندي: نظرية عبد القاهر في النظم، طبعة نهضة مصر القاهرة. ١٩٦٠م.

- ٤٦ حازم القرطاجني: منهاج البلاء وسراج الأدباء. تحقيق: د. محمد الحبيب بن الخوجة، الطبعة الأولى، دار الكتب الشرقية، تونس ١٩٦٦ م.
- ٤٧ طه حسين: البيان العربي من الجاحظ إلى عبد القاهر، بحث قدم إلى مؤتمر المستشرقين، ونقله إلى العربية عبد الحميد العبادي، ونشر في مقدمة كتاب نقد النثر، بدون تاريخ.
- ٤٨ محمد رضوان الداية: تاريخ النقد الأدبي في الأندلس ، الطبعة الثانية، مؤسسة الرسالة ، بيروت، ١٤٠١ هـ - ١٩٨١ م.
- ٤٩ محمد غنيمي هلال: النقد الأدبي الحديث، طبعة دار نهضة مصر بالفجالة.
- ٥٠ محمد عبد المنعم خفاجي: ابن المعتز وتراثه في الأدب والنقد والبلاغة، الطبعة الأولى، مطبعة الحسين التجارية، القاهرة، بدون التاريخ.
- ٥١ منصور عبد الرحمن: مصادر التفكير النقدي والبلاغي عند حازم القرطاجني، دار الكتاب العربي ، القاهرة ، ١٩٧٩ م.
- ٥٢ نظامي العروضي السمرقندي: جهاز مقالة: ترجمة وتحقيق عبد الوهاب عزام، ويحيى الخشاب ، الطبعة الأولى ، ١٣٦٨ هـ - ١٩٤٩ م.
- ٥٣ عبد القاهر الجرجاني: دلائل الإعجاز: تحقيق الشيخ: محمد عبده والشيخ محمد محمود التركزي الشنقيطي، الناشر محمد رشيد رضا، مطبعة المنار القاهرة، ١٣٣٠ هـ.
- ٥٤ عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، في علم البيان، تعليق السيد الإمام محمد رشيد رضا، الطبعة الثالثة مطبعة المنار، مصر، ١٣٥٨ هـ - ١٩٣٩ م.
- ٥٥ عبد الرحمن بدوي: ابن سينا: الشفا - الشعر، رسالة أصدرها بمناسبة الذكرى الألفية للشيخ الرئيس، الدار المصرية للتأليف والترجمة، ١٢٨٦ هـ - ١٩٦٦ م، القاهرة.
- ٥٦ عبد الرحمن بدوي: حازم القرطاجني، ونظريات ارسطو في البلاغة والشعر، طبعة دار المعارف، بدون تاريخ.
- ٥٧ عبد الله الطيب المجنوب: المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، طبع شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر ١٣٧٤ هـ - ١٩٥٥ م.
- ٥٨ عبد العزيز قلقيلية: تاريخ النقد الأدبي في المغرب العربي، الطبعة، الثانية، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٧٣ م.
- ٥٩ عبد الهادي العدل: دراسة تفصيلية شاملة لبلاغة عبد القاهر في التمثيل والتشبيه والتقديم والتأخير.
- ٦٠ قدامة بن جعفر: نقد الشعر: تحقيق: س. أ. بونيباكر، طبعة مدينة ليدن بدون تاريخ.

- ٦١- قدامة بن جعفر: نقد النثر، تحقيق: طه حسين وعبد الحميد العبادي، الطبعة الرابعة القاهرة، ١٢٥٩هـ - ١٩٤٠م، وقد صحت نسبة هذا الكتاب مؤخراً لعبد الله بن وهب.
- ٦٢- رجاء عيسى: فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، مطبعة ومنشأة المعارف بالإسكندرية بدون تاريخ.
- ٦٣- شوقي ضيف: البلاغة تطور وتاريخ، الطبعة الرابعة، دار المعرف، القاهرة، ١٩٦٥م.
- ٦٤- ضياء الدين بن الأثير: المثل السائير في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق أحمد الحوفي، ود. بدوي طبانة، مطبعة نهضة مصر، الطبعة الأولى القاهرة، ١٢٧٩هـ - ١٩٥٩م.
- هـ - كتب الأدب العام:
- ٦٥- أبو عمرو بحر بن محبوب: البيان والتبيين، تحقيق: عبد السلام هارون، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، الطبعة الثانية القاهرة، ١٢٨٠هـ - ١٩٦٠م.
- ٦٦- أبو عمرو بحر بن محبوب: كتاب الحيوان، تحقيق عبد السلام هارون طبع مكتبة مصطفى البابي الحلبي وأولاده ، الطبعة الأولى القاهرة، ١٢٥٦هـ - ١٩٣٨م.
- ٦٧- أنيس المقدسي: الفنون الأدبية وأعلامها في النهضة العربية الحديثة، الطبعة الثانية، دار العلم للملائين، بيروت، ١٩٧٨م.
- ٦٨- محمد عبد المنعم خفاجي: قصة الأدب في الأندلس، منشورات مكتبة المعرف، بيروت، ١٩٦٢م.
- ٦٩- محمد أبو الأنوار: الحوار الأدبي حول الشعر. مطبعة مكتبة الشباب بالمنيرة، ينابير، ١٩٧٥م.
- ٧٠- فوزي سعد عيسى: الشعر الأندلسي في عصر الموحدين، الطبعة الأولى، الهيئة المصرية العامة للكتاب، فرع الإسكندرية، ١٩٧٩م.
- وـ - تاريخ وتراث :
- ٧١- ابن خلدون: مقدمة ابن خلدون، تحقيق لجنة من العلماء (المكتبة التجارية الكبرى) مصر ، بدون تاريخ.
- ٧٢- ابن العماد الحنبلي: شذرات الذهب في أخبار من ذهب، طبعة بيروت.
- ٧٣- الشنتريني: الذخيرة في محسن أهل الجزيرة، طبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة: ١٢٦١هـ - ١٩٤٢م.
- ٧٤- الرعيني الإشبيلي: برنامج شيوخ الرعيني، تحقيق: إبراهيم شبوح، دمشق، ١٢٨١هـ - ١٩٦٢م.
- ٧٥- أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي البانسي المعروف بابن الآبار: التكميلة لكتاب الصلة، نشر وتحقيق: السيد عفت العطار الحسيني، ١٢٣٧هـ - ١٩٥٦م.

- ٧٦- الحلة السيراء، تحقيق: عبد الله أنيس الطباع، بيروت، ١٣٨١هـ - ١٩٦٢م.
- ٧٧- أبو عبد الله محمد بن عبد الملك الأنصاري الأوسي المراكشي: الذيل والتكميلة لكتاب الموصول والصلة، تحقيق: محمد بن شريفة، بيروت لبنان.
- ٧٨- أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم الحميري: الروض المعطار في خبر الأقطار: تحقيق أ. لاقيه - بروفصال، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر القاهرة ، ١٩٣٧م.
- ٧٩- أبو العباس بن محمد المكناسي الشهير بابن القاضي: ذيل وفيات الأعيان المسمى درة الرجال بأسماء الرجال.
- ٨٠- أحمد بن محمد بن عبد المنعم الحميري: نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب، تحقيق أ. لاقيه بروفصال: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٧٣م.
- ٨١- أحمد بن محمد بن عبد المنعم الحميري: أزهار الرياض في أخبار عياض: تحقيق مصطفى السقا وأخرين، القاهرة بدون تاريخ .
- ٨٢- العباس بن إبراهيم: الأعلام فيمن حل بمراكش وأغمات من الأعلام، الرياط، المطبعة الملكية، ١٩٧٥م.
- ٨٣- الأمير شحيب أرسلان: الحل السنديسي في الأخبار الأندلسية الطبعة الأولى، نشرة محمد المهدي الحبابي ، مصر ، ١٩٣٦م.
- ٨٤- إسماعيل باشا البغدادي: هدية العارفين، طبعة إستانبول، ١٩٥١م.
- ٨٥- جلال الدين عبد الرحمن السيوطي: بغية الوعاة، تحقيق محمد أبو الفضل، إبراهيم، الطبعة الأولى، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة ، ١٣٨٤هـ - ١٩٦٤م.
- ٨٦- حسين مؤنس : فجر الأندلس ، دراسة في تاريخ الأندلس من الفتح الإسلامي إلى قيام الدولة الأموية(٧١١-٧٥٦م) ، الطبعة الأولى، الشركة العربية للطباعة والنشر، القاهرة ، ١٩٥٩م.
- ٨٧- حسين مؤنس: تاريخ الفكر الأندلسي (إنجل جنثالث بالنتيا) القاهرة، ١٩٥٥م.
- ٨٨- حاجي خليفة : كشف الظنون على أسامي الكتب والفتون، مطبعة وكالة المعارف بتركيا ، ١٣٦٠هـ - ١٩٢٠م.
- ٨٩- لسان الدين بن الخطيب: الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق محمد عبد الله عنان، دار المعارف، مصر، بدون تاريخ .
- ٩٠- عبد الرحمن علي الحجي: التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي ، حتى سقوط غرناطة، الطبعة الأولى ، بيروت، ١٣٩٦ - ١٩٧٦م.
- ٩١- عبد العزيز عبد المجيد: ابن الأبار، حياته وكتبه، القاهرة، ١٣٧٢هـ - ١٩٥١م.

**ز) فلسفة ومنطق:**

- ٩٢- ابن حزم : التقريب لحد المنطق والمدخل إليه بالألفاظ العامية والأمثلة الفقهية، تحقيق إحسان عباس، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، بدون تاريخ.
- ٩٣- ابن سينا: كتاب الشفا، تحقيق عبد الرحمن بدوي ، طبعة الدار المصرية، للتأليف والترجمة ، ١٤٨٣هـ - ١٩٦٦م.
- ٩٤- أبو الحجاج يوسف بن محمد بن بطليموس: كتاب المدخل لصناعة المنطق، تحقيق ميخائيل اسين بلاصيوس السرقوسطي ، مطبعة الأبيرقه (جريط) ١٩١٦م.
- ٩٥- أبو حيان التوحيدي: المقابلات، شرح وتحقيق: حسن السنديبي ، الطبعة الأولى، المطبعة الرحمانية، مصر، ١٤٤٧هـ - ١٩٢٩م.
- ٩٦- أفلاطون : الجمهورية ، دراسة وترجمة: د. فؤاد زكريا، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٤م.
- ٩٧- سليمان دنيا : الحقيقة في نظر الغزالى ، الطبعة الثالثة، الهيئة المصرية العامة للكتابة، ١٤٩٥هـ - ١٩٧٤م.
- ح- مراجع تناولت موضوعات ذات صلة بالبحث:
- ٩٨- أنور الجندي : الإسلام والثقافة العربية في مواجهة تحديات الاستعمار وشبهات التقريب، مطبعة الرسالة بدون تاريخ .
- ٩٩- محمد خلف الله : الثقافة الإسلامية والحياة المعاصرة، مجموعة البحوث التي قدمت لمؤتمر برنستون للثقافة الإسلامية، جمع ومراجعة وتقديم محمد خلف الله ، الطبعة الثانية، مكتبة النهضة المصرية أغسطس ١٩٦٢م.
- ١٠٠- عودة الخطيب : ملحوظات في الثقافة الإسلامية ، مؤسسة الرسالة ، بيروت، بدون تاريخ .
- ط- الدوريات والمجلات :
- ١- أبو عمران الشيخ : ابن رشد والمعتزلة، مجلة الثقافة الجزائرية السنة التاسعة العدد -٥- ربى الثاني -جمادى الأولى ١٤٩٩هـ ، مارس -أبريل ١٩٧٩م.
- ٢- شوقي ضيف : شخصية الأندلس في تاريخ الشعر العربي ، مجلة كلية الآداب، الجامعة الأردنية، عمان، العدد الأول، المجلد الأول، كانون الثاني ، ١٩٦٩م.
- ٣- شكري محمد عياد: خصائص الشعر اليوناني في نظر نقاد العرب القدماء، محاضرات الموسم الثانى، اللجنة الثقافية والفنية العامة بجامعة الرياض، السنة الأولى، ١٤٩٣هـ ١٩٧٣م.
- ٤- مجهول: مبدأ الفموض وبيانه في الفكر البلاغي عند العرب، مجلة كلية الآداب، جامعة البصرة، العدد الرابع، السنة الثالثة ، ١٤٩٠هـ - ١٩٧٠م.

## فهرس الموضوعات

### **الباب الأول**

#### **حازم القرطاجني**

##### **حياته وثقافته**

|    |                                    |
|----|------------------------------------|
| ٩  | الفصل الأول : شخصية حازم ومذهبة :  |
| ٤٣ | الفصل الثاني: ثقافته وأثاره :      |
| ٨٧ | الفصل الثالث : منهج حازم البلاغي : |

### **الباب الثاني**

#### **قضايا في منهجه البلاغي**

|     |                               |
|-----|-------------------------------|
| ١١٣ | الفصل الأول : قضية الألفاظ:   |
| ١٦٣ | الفصل الثاني: قضية المعاني :  |
| ٢٠٧ | الفصل الثالث : قضية المباني : |
| ٢٣١ | الفصل الرابع : قضية الأسلوب : |
| ٢٥٦ | الخاتمة:                      |
| ٢٦٦ | المراجع :                     |
| ٢٧٣ | فهرس الموضوعات:               |

رَفِعُ

بِعْدِ الرَّسْعِنِ الْجَنِيِّ  
أَسْكَنِ الْبَرِّ الْفَرْوَكِ

رفع

عبد الرحمن البخيري  
للسنة للبر الفروع

## حازم القرطا جني

حياته ومنهجه البلاغي



الدكتور

عمر ادريس عبد الحليم



## حازم القرطا جني

حياته ومنهجه البلاغي

ISBN 9957-501-08-9



9 789957 501082 >

الجنادرية للنشر والتوزيع



الأردن - عمان - شارع الجمعية العلمية الملكية  
 مقابل البوابة الشمالية للجامعة الأردنية  
 فاكس: 962 6 5399979 هاتف: 962 6 5399980  
E-mail: dar\_janadria@yahoo.com